
Patrimonio antes del patrimonio



About Access Archaeology
Access Archaeology offers a different publishing model for specialist academic material that might 
traditionally prove commercially unviable, perhaps due to its sheer extent or volume of colour content, 
or simply due to its relatively niche field of interest. This could apply, for example, to a PhD dissertation 
or a catalogue of archaeological data. 

All Access Archaeology publications are available as a free-to-download pdf eBook and in print format. 
The free pdf download model supports dissemination in areas of the world where budgets are more 
severely limited, and also allows individual academics from all over the world the opportunity to access 
the material privately, rather than relying solely on their university or public library. Print copies, 
nevertheless, remain available to individuals and institutions who need or prefer them.

The material is refereed and/or peer reviewed. Copy-editing takes place prior to submission of the 
work for publication and is the responsibility of the author. Academics who are able to supply print-
ready material are not charged any fee to publish (including making the material available as a free-to-
download pdf). In some instances the material is type-set in-house and in these cases a small charge is 
passed on for layout work. 

Our principal effort goes into promoting the material, both the free-to-download pdf and print edition, 
where Access Archaeology books get the same level of attention as all of our publications which are 
marketed through e-alerts, print catalogues, displays at academic conferences, and are supported by 
professional distribution worldwide.

The free pdf download allows for greater dissemination of academic work than traditional print models 
could ever hope to support. It is common for a free-to-download pdf to be downloaded hundreds or 
sometimes thousands of times when it first appears on our website. Print sales of such specialist material 
would take years to match this figure, if indeed they ever would.

This model may well evolve over time, but its ambition will always remain to publish archaeological 
material that would prove commercially unviable in traditional publishing models, without passing the 
expense on to the academic (author or reader).

Ar

chaeopress AccessArchaeo
log

yA



Ac
ce

ss
 A

rc
ha

eo
lo

gy
Ar

chaeopress AccessArchaeo
log

yA

Patrimonio antes del 
patrimonio

Una genealogía del pensamiento 
patrimonialista y la arqueología 
mexicana en un amplio siglo XIX

Héctor José Cardona Machado



Archaeopress Publishing Ltd
13-14 Market Square
Bicester
Oxfordshire OX26 6AD
United Kingdom
www.archaeopress.com

ISBN 978-1-80583-020-7
ISBN 978-1-80583-021-4 (e-Pdf)

© Héctor José Cardona Machado and Archaeopress 2025

All rights reserved. No part of this book may be reproduced, stored in retrieval system, or 
transmitted, in any form or by any means, electronic, mechanical, photocopying or otherwise, 
without the prior written permission of the copyright owners.

This book is available direct from Archaeopress or from our website www.archaeopress.com

Agradecimientos

A todas las personas que desde sus lugares me tendieron espacios, ideas y consejos para culminar esta 
investigación. A la sapiencia y paciencia de quienes lo dirigieron y asesoraron. A Inés Yubirí Martínez, 
quien revisó esta versión, mejorando profundamente mi escritura; y a Paulo Adrián Buenrostro Jasso, a 
quien le debo la ilustración de la portada. A los lunes de York, los miércoles de Central Town y los 
sábados de asar. Especialmente al extraordinario aguante de Idana. 

Este trabajo ha sido posible gracias al apoyo de la Secretaría de Ciencia, Humanidades, Tecnología e 
Innovación (Secihti)   de los Estados Unidos Mexicanos, quien me brindó la ayuda económica necesaria 
para su elaboración.



 

 

Agradecimientos 
 

A todas las personas que desde sus lugares me tendieron espacios, ideas y consejos para culminar esta 
investigación. A la sapiencia y paciencia de quienes lo dirigieron y asesoraron. A Inés Yubirí Martínez, 
quien revisó esta versión, mejorando profundamente mi escritura; y a Paulo Adrián Buenrostro Jasso, a 
quien le debo la ilustración de la portada. A los lunes de York, los miércoles de Central Town y los 
sábados de asar. Especialmente al extraordinario aguante de Idana.  

Este trabajo ha sido posible gracias al apoyo de la Secretaría de Ciencia, Humanidades, Tecnología e 
Innovación (Secihti)   de los Estados Unidos Mexicanos, quien me brindó la ayuda económica necesaria 
para su elaboración. 

 

    



Contenido 
 

CAPÍTULO INTRODUCTORIO 

MI LUGAR Y MIS LÍMITES: PUNTOS DE PARTIDA .............................................................................................................. I 

PATRIMONIO … ............................................................................................................................................................ II 

… antes del Patrimonio ........................................................................................................................................... v 

La escritura científica ............................................................................................................................................ vi 

UNA GENEALOGÍA DEL PENSAMIENTO PATRIMONIALISTA ............................................................................................. XI 

UN AMPLIO SIGLO XIX MEXICANO ............................................................................................................................. XIV 

LOS LÍMITES Y POSIBILIDADES DE UNA “HISTORIA” ALTERNATIVA ............................................................................... XVI 

Coyunturas y límites .......................................................................................................................................... xvii 

Los ejes de una “operación arqueológica” ..................................................................................................... xviii 

Las instituciones ................................................................................................................................................ xviii 

Los saberes ............................................................................................................................................................. xix 

Los conceptos ......................................................................................................................................................... xx 

Antigüedades, monumentos y patrimonio: conexiones semánticas ............................................................ xxi 

Las fuentes de los saberes ................................................................................................................................ xxiv 

FIN DE SIGLO: LAS EXPERIENCIAS A DEBATE 

PRELIMINAR ................................................................................................................................................................. 1 

SOBERANÍA CIENTÍFICA: EL DEBATE DE 1880 ................................................................................................................. 5 

EL DEBATE DE 1895-1896: LAS EXPLORACIONES ARQUEOLÓGICAS ............................................................................... 13 

LOS DEBATES EN TORNO A LA LEY SOBRE MONUMENTOS ARQUEOLÓGICOS DE 1897 ..................................................... 16 

ANTIGÜEDADES Y MONUMENTOS EN LOS CONFINES DE LA NUEVA ESPAÑA (1780-1820)  

LUGARES LIMINALES ................................................................................................................................................... 32 

SABERES EN DISPUTAS: ENTRE SALVAJES, ANTIGUOS Y CIVILIZADOS ............................................................................. 44 

VIEJOS CONCEPTOS PARA UN NUEVO CONTEXTO: PATRIMONIOS, ANTIGÜEDADES Y MONUMENTOS ............................... 55 

DE ANTIGÜEDADES MEXICANAS A MONUMENTOS DEL MÉXICO ANTIGUO (1821-1870)  

EL LUGAR QUITA Y DA: TRANSICIONES POLÍTICAS E INSTITUCIONALES .......................................................................... 68 

Recolectar, conservar y rectificar: reacciones y orden ................................................................................... 88 

SABERES Y PRÁCTICAS EN CIRCULACIÓN: LA CONSTRUCCIÓN DE UN NOSOTROS Y LOS OTROS ....................................... 101 

Enunciación en paso: ajustes semánticos ........................................................................................................ 116 

PASADO Y PRESENTE EN EXHIBICIÓN: MONUMENTOS PARA LA HISTORIA PATRIA (1880-1910)  



Contenido 
 

CAPÍTULO INTRODUCTORIO 

MI LUGAR Y MIS LÍMITES: PUNTOS DE PARTIDA .............................................................................................................. I 

PATRIMONIO … ............................................................................................................................................................ II 

… antes del Patrimonio ........................................................................................................................................... v 

La escritura científica ............................................................................................................................................ vi 

UNA GENEALOGÍA DEL PENSAMIENTO PATRIMONIALISTA ............................................................................................. XI 

UN AMPLIO SIGLO XIX MEXICANO ............................................................................................................................. XIV 

LOS LÍMITES Y POSIBILIDADES DE UNA “HISTORIA” ALTERNATIVA ............................................................................... XVI 

Coyunturas y límites .......................................................................................................................................... xvii 

Los ejes de una “operación arqueológica” ..................................................................................................... xviii 

Las instituciones ................................................................................................................................................ xviii 

Los saberes ............................................................................................................................................................. xix 

Los conceptos ......................................................................................................................................................... xx 

Antigüedades, monumentos y patrimonio: conexiones semánticas ............................................................ xxi 

Las fuentes de los saberes ................................................................................................................................ xxiv 

FIN DE SIGLO: LAS EXPERIENCIAS A DEBATE 

PRELIMINAR ................................................................................................................................................................. 1 

SOBERANÍA CIENTÍFICA: EL DEBATE DE 1880 ................................................................................................................. 5 

EL DEBATE DE 1895-1896: LAS EXPLORACIONES ARQUEOLÓGICAS ............................................................................... 13 

LOS DEBATES EN TORNO A LA LEY SOBRE MONUMENTOS ARQUEOLÓGICOS DE 1897 ..................................................... 16 

ANTIGÜEDADES Y MONUMENTOS EN LOS CONFINES DE LA NUEVA ESPAÑA (1780-1820)  

LUGARES LIMINALES ................................................................................................................................................... 32 

SABERES EN DISPUTAS: ENTRE SALVAJES, ANTIGUOS Y CIVILIZADOS ............................................................................. 44 

VIEJOS CONCEPTOS PARA UN NUEVO CONTEXTO: PATRIMONIOS, ANTIGÜEDADES Y MONUMENTOS ............................... 55 

DE ANTIGÜEDADES MEXICANAS A MONUMENTOS DEL MÉXICO ANTIGUO (1821-1870)  

EL LUGAR QUITA Y DA: TRANSICIONES POLÍTICAS E INSTITUCIONALES .......................................................................... 68 

Recolectar, conservar y rectificar: reacciones y orden ................................................................................... 88 

SABERES Y PRÁCTICAS EN CIRCULACIÓN: LA CONSTRUCCIÓN DE UN NOSOTROS Y LOS OTROS ....................................... 101 

Enunciación en paso: ajustes semánticos ........................................................................................................ 116 

PASADO Y PRESENTE EN EXHIBICIÓN: MONUMENTOS PARA LA HISTORIA PATRIA (1880-1910)  



LOS ESTABLISHMENTS ARQUEOLÓGICOS: LUGARES EN DISPUTAS ................................................................................ 134 

LAS “ARQUEOLOGÍAS” DE MÉXICO: SUS TRINCHERAS Y SABERES PRODUCIDOS ............................................................ 151 

PATRIMONIO: UN AJUSTE EN CIERNES ........................................................................................................................ 167 

CONCLUSIONES, UNA SÍNTESIS Y UN COLOFÓN 

UNA SÍNTESIS NECESARIA ......................................................................................................................................... 176 

ARQUEOLOGÍA Y PATRIMONIO: CONDICIONES HISTÓRICAS DE POSIBILIDAD ................................................................. 179 

UN COLOFÓN NECESARIO (AL MENOS PARA MÍ) .......................................................................................................... 182 

APÉNDICE BIOGRÁFICO ............................................................................................................... 184 

BIBLIOGRAFÍA 

GENERAL .................................................................................................................................................................. 204 

FUENTES PERIÓDICAS................................................................................................................................................ 222 

Sin autor ................................................................................................................................................................ 222 

Autor personal ..................................................................................................................................................... 223 

Autor institucional .............................................................................................................................................. 224 

  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Jamás se da un documento de cultura sin que lo sea a 
la vez de la barbarie. E igual que él mismo no está libre 
de barbarie, tampoco lo está el proceso de transmisión 
en el que pasa de uno a otro 

(Walter Benjamin 1989) 
 

 
México no será grande potencia, si yace en las 
tinieblas desarmada. ¡Ay de mi patria si le falta espada! 
¡Ay de mi patria si le falta ciencia! 

(Ramón de Ibarrola 1881) 
 

Contenido 
 

CAPÍTULO INTRODUCTORIO 

MI LUGAR Y MIS LÍMITES: PUNTOS DE PARTIDA .............................................................................................................. I 

PATRIMONIO … ............................................................................................................................................................ II 

… antes del Patrimonio ........................................................................................................................................... v 

La escritura científica ............................................................................................................................................ vi 

UNA GENEALOGÍA DEL PENSAMIENTO PATRIMONIALISTA ............................................................................................. XI 

UN AMPLIO SIGLO XIX MEXICANO ............................................................................................................................. XIV 

LOS LÍMITES Y POSIBILIDADES DE UNA “HISTORIA” ALTERNATIVA ............................................................................... XVI 

Coyunturas y límites .......................................................................................................................................... xvii 

Los ejes de una “operación arqueológica” ..................................................................................................... xviii 

Las instituciones ................................................................................................................................................ xviii 

Los saberes ............................................................................................................................................................. xix 

Los conceptos ......................................................................................................................................................... xx 

Antigüedades, monumentos y patrimonio: conexiones semánticas ............................................................ xxi 

Las fuentes de los saberes ................................................................................................................................ xxiv 

FIN DE SIGLO: LAS EXPERIENCIAS A DEBATE 

PRELIMINAR ................................................................................................................................................................. 1 

SOBERANÍA CIENTÍFICA: EL DEBATE DE 1880 ................................................................................................................. 5 

EL DEBATE DE 1895-1896: LAS EXPLORACIONES ARQUEOLÓGICAS ............................................................................... 13 

LOS DEBATES EN TORNO A LA LEY SOBRE MONUMENTOS ARQUEOLÓGICOS DE 1897 ..................................................... 16 

ANTIGÜEDADES Y MONUMENTOS EN LOS CONFINES DE LA NUEVA ESPAÑA (1780-1820)  

LUGARES LIMINALES ................................................................................................................................................... 32 

SABERES EN DISPUTAS: ENTRE SALVAJES, ANTIGUOS Y CIVILIZADOS ............................................................................. 44 

VIEJOS CONCEPTOS PARA UN NUEVO CONTEXTO: PATRIMONIOS, ANTIGÜEDADES Y MONUMENTOS ............................... 55 

DE ANTIGÜEDADES MEXICANAS A MONUMENTOS DEL MÉXICO ANTIGUO (1821-1870)  

EL LUGAR QUITA Y DA: TRANSICIONES POLÍTICAS E INSTITUCIONALES .......................................................................... 68 

Recolectar, conservar y rectificar: reacciones y orden ................................................................................... 88 

SABERES Y PRÁCTICAS EN CIRCULACIÓN: LA CONSTRUCCIÓN DE UN NOSOTROS Y LOS OTROS ....................................... 101 

Enunciación en paso: ajustes semánticos ........................................................................................................ 116 

PASADO Y PRESENTE EN EXHIBICIÓN: MONUMENTOS PARA LA HISTORIA PATRIA (1880-1910)  



LOS ESTABLISHMENTS ARQUEOLÓGICOS: LUGARES EN DISPUTAS ................................................................................ 134 

LAS “ARQUEOLOGÍAS” DE MÉXICO: SUS TRINCHERAS Y SABERES PRODUCIDOS ............................................................ 151 

PATRIMONIO: UN AJUSTE EN CIERNES ........................................................................................................................ 167 

CONCLUSIONES, UNA SÍNTESIS Y UN COLOFÓN 

UNA SÍNTESIS NECESARIA ......................................................................................................................................... 176 

ARQUEOLOGÍA Y PATRIMONIO: CONDICIONES HISTÓRICAS DE POSIBILIDAD ................................................................. 179 

UN COLOFÓN NECESARIO (AL MENOS PARA MÍ) .......................................................................................................... 182 

APÉNDICE BIOGRÁFICO ............................................................................................................... 184 

BIBLIOGRAFÍA 

GENERAL .................................................................................................................................................................. 204 

FUENTES PERIÓDICAS................................................................................................................................................ 222 

Sin autor ................................................................................................................................................................ 222 

Autor personal ..................................................................................................................................................... 223 

Autor institucional .............................................................................................................................................. 224 

  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Jamás se da un documento de cultura sin que lo sea a 
la vez de la barbarie. E igual que él mismo no está libre 
de barbarie, tampoco lo está el proceso de transmisión 
en el que pasa de uno a otro 

(Walter Benjamin 1989) 
 

 
México no será grande potencia, si yace en las 
tinieblas desarmada. ¡Ay de mi patria si le falta espada! 
¡Ay de mi patria si le falta ciencia! 

(Ramón de Ibarrola 1881) 
 

Contenido 
 

CAPÍTULO INTRODUCTORIO 

MI LUGAR Y MIS LÍMITES: PUNTOS DE PARTIDA .............................................................................................................. I 

PATRIMONIO … ............................................................................................................................................................ II 

… antes del Patrimonio ........................................................................................................................................... v 

La escritura científica ............................................................................................................................................ vi 

UNA GENEALOGÍA DEL PENSAMIENTO PATRIMONIALISTA ............................................................................................. XI 

UN AMPLIO SIGLO XIX MEXICANO ............................................................................................................................. XIV 

LOS LÍMITES Y POSIBILIDADES DE UNA “HISTORIA” ALTERNATIVA ............................................................................... XVI 

Coyunturas y límites .......................................................................................................................................... xvii 

Los ejes de una “operación arqueológica” ..................................................................................................... xviii 

Las instituciones ................................................................................................................................................ xviii 

Los saberes ............................................................................................................................................................. xix 

Los conceptos ......................................................................................................................................................... xx 

Antigüedades, monumentos y patrimonio: conexiones semánticas ............................................................ xxi 

Las fuentes de los saberes ................................................................................................................................ xxiv 

FIN DE SIGLO: LAS EXPERIENCIAS A DEBATE 

PRELIMINAR ................................................................................................................................................................. 1 

SOBERANÍA CIENTÍFICA: EL DEBATE DE 1880 ................................................................................................................. 5 

EL DEBATE DE 1895-1896: LAS EXPLORACIONES ARQUEOLÓGICAS ............................................................................... 13 

LOS DEBATES EN TORNO A LA LEY SOBRE MONUMENTOS ARQUEOLÓGICOS DE 1897 ..................................................... 16 

ANTIGÜEDADES Y MONUMENTOS EN LOS CONFINES DE LA NUEVA ESPAÑA (1780-1820)  

LUGARES LIMINALES ................................................................................................................................................... 32 

SABERES EN DISPUTAS: ENTRE SALVAJES, ANTIGUOS Y CIVILIZADOS ............................................................................. 44 

VIEJOS CONCEPTOS PARA UN NUEVO CONTEXTO: PATRIMONIOS, ANTIGÜEDADES Y MONUMENTOS ............................... 55 

DE ANTIGÜEDADES MEXICANAS A MONUMENTOS DEL MÉXICO ANTIGUO (1821-1870)  

EL LUGAR QUITA Y DA: TRANSICIONES POLÍTICAS E INSTITUCIONALES .......................................................................... 68 

Recolectar, conservar y rectificar: reacciones y orden ................................................................................... 88 

SABERES Y PRÁCTICAS EN CIRCULACIÓN: LA CONSTRUCCIÓN DE UN NOSOTROS Y LOS OTROS ....................................... 101 

Enunciación en paso: ajustes semánticos ........................................................................................................ 116 

PASADO Y PRESENTE EN EXHIBICIÓN: MONUMENTOS PARA LA HISTORIA PATRIA (1880-1910)  



i 
 

Capítulo introductorio 
 

Mi lugar y mis límites: puntos de partida  

Mi interés en el estudio del patrimonio cultural se gestó hace algunos años, al emprender mi tesis para 
titularme como antropólogo. El trabajo en comunidades y su relación con los vestigios materiales del 
pasado colonial me llevaron a distinguir relaciones complejas y heterogéneas, que se separaban de tanto 
en tanto con los discursos de la función pública y con la literatura científica, principalmente con la más 
abundante: la de estudios de casos, fundados en un lugar común reconocido como las “buenas 
prácticas”. Con las definiciones de patrimonio tuve mis primeras tensiones pues las realidades que 
observaba se distanciaban de lo que, en ese momento, concebía como la teoría sobre el tema. 

El desenlace de este trabajo me llevó a generar más dudas que certidumbres, siendo casi la única una 
profunda inconformidad sobre qué era y qué pretende en sí el reconocimiento como patrimonio. Una 
conclusión transitoria fue la importancia de las relaciones políticas que se ubican entre las comunidades 
cercanas a los referentes materiales que, aparentemente, han recibido de ciertos antepasados, y que nos 
siempre se identificaron como suyos. Mientras, por una resolución personal decidí expandir mi 
comprensión sobre el fenómeno en otros rumbos, pues donde me formé, Venezuela, no ofrecía en ese 
momento ninguna posibilidad de estudios patrimoniales. España fue el destino que, por un motivo, 
sopesé importante en ese momento: el patrimonio era un punto fundamental en sus agendas políticas 
a todo nivel de gobierno y de formación académica; lo que le había convertido en un aspecto central en 
el desarrollo de actuaciones sociales, culturales y económicas.  

Esta experiencia formativa, que tuvo por objetivo la gestión del patrimonio cultural, tuvo conclusiones 
similares a las anteriores: lo que se decía y lo que ocurría no coincidían. Ello me llevó, al culminar mis 
estudios de posgrado, a fijarme en dirimir algunos asuntos sobre el patrimonio y sus relaciones desde 
una mirada crítica. En este camino, fui descubriendo una serie de publicaciones que se estaban gestando 
dentro de lo que se constituyó a inicios del siglo XXI como los estudios críticos de patrimonio (Critical 
Heritage Studies, o CHS). Fue un despertar, pero incompleto; pues los desarrollos en las investigaciones 
se basaban en experiencias europeas (principalmente británicas), o de los estos investigadores en países 
de Asia, África y con un interés fundamental en Australia … Pero América toda era un gran vacío en el 
desarrollo de este enfoque. Hoy, casi dos décadas después, el panorama no ha cambiado relativamente. 
La naturalización ha sido una estrategia eficiente en el continente. 

Década y media después de culminar mis estudios sobre gestión, procuré un cambio de escenario, más 
cercano a mi realidad personal y académica. Volé de Venezuela a México para cursar una maestría en 
arqueología –mostrada como antropológica– que además poseía una línea de investigación en 
patrimonio. Mi propuesta de trabajo contó, en un inicio, como una extensión importante del tema que 
había continuado desde mi grado, y que vinculaba al patrimonio material, comunidades y practicantes 
de la arqueología. Pero sucedió un cambio profundo al ir conociendo y comprendiendo sobre las 
particularidades de la praxis arqueológica en México: la eficacia de la naturalización del patrimonio 
parecía mucho mayor en las disciplinas que se ocupaban del pasado mexicano. Mi propuesta original se 
pospuso, volcándome ahora sobre el papel de la disciplina y sus practicantes en el proceso patrimonial. 
Debo indicar que también pospuse el interés en esto que llamamos “comunidades”, porque a partir de 
mis experiencias anteriores, la brecha entre “teoría” y realidad patrimonial no iba a disminuir hasta 
que el papel de las voces autorizadas no fuese analizado. 



i 
 

Capítulo introductorio 
 

Mi lugar y mis límites: puntos de partida  

Mi interés en el estudio del patrimonio cultural se gestó hace algunos años, al emprender mi tesis para 
titularme como antropólogo. El trabajo en comunidades y su relación con los vestigios materiales del 
pasado colonial me llevaron a distinguir relaciones complejas y heterogéneas, que se separaban de tanto 
en tanto con los discursos de la función pública y con la literatura científica, principalmente con la más 
abundante: la de estudios de casos, fundados en un lugar común reconocido como las “buenas 
prácticas”. Con las definiciones de patrimonio tuve mis primeras tensiones pues las realidades que 
observaba se distanciaban de lo que, en ese momento, concebía como la teoría sobre el tema. 

El desenlace de este trabajo me llevó a generar más dudas que certidumbres, siendo casi la única una 
profunda inconformidad sobre qué era y qué pretende en sí el reconocimiento como patrimonio. Una 
conclusión transitoria fue la importancia de las relaciones políticas que se ubican entre las comunidades 
cercanas a los referentes materiales que, aparentemente, han recibido de ciertos antepasados, y que nos 
siempre se identificaron como suyos. Mientras, por una resolución personal decidí expandir mi 
comprensión sobre el fenómeno en otros rumbos, pues donde me formé, Venezuela, no ofrecía en ese 
momento ninguna posibilidad de estudios patrimoniales. España fue el destino que, por un motivo, 
sopesé importante en ese momento: el patrimonio era un punto fundamental en sus agendas políticas 
a todo nivel de gobierno y de formación académica; lo que le había convertido en un aspecto central en 
el desarrollo de actuaciones sociales, culturales y económicas.  

Esta experiencia formativa, que tuvo por objetivo la gestión del patrimonio cultural, tuvo conclusiones 
similares a las anteriores: lo que se decía y lo que ocurría no coincidían. Ello me llevó, al culminar mis 
estudios de posgrado, a fijarme en dirimir algunos asuntos sobre el patrimonio y sus relaciones desde 
una mirada crítica. En este camino, fui descubriendo una serie de publicaciones que se estaban gestando 
dentro de lo que se constituyó a inicios del siglo XXI como los estudios críticos de patrimonio (Critical 
Heritage Studies, o CHS). Fue un despertar, pero incompleto; pues los desarrollos en las investigaciones 
se basaban en experiencias europeas (principalmente británicas), o de los estos investigadores en países 
de Asia, África y con un interés fundamental en Australia … Pero América toda era un gran vacío en el 
desarrollo de este enfoque. Hoy, casi dos décadas después, el panorama no ha cambiado relativamente. 
La naturalización ha sido una estrategia eficiente en el continente. 

Década y media después de culminar mis estudios sobre gestión, procuré un cambio de escenario, más 
cercano a mi realidad personal y académica. Volé de Venezuela a México para cursar una maestría en 
arqueología –mostrada como antropológica– que además poseía una línea de investigación en 
patrimonio. Mi propuesta de trabajo contó, en un inicio, como una extensión importante del tema que 
había continuado desde mi grado, y que vinculaba al patrimonio material, comunidades y practicantes 
de la arqueología. Pero sucedió un cambio profundo al ir conociendo y comprendiendo sobre las 
particularidades de la praxis arqueológica en México: la eficacia de la naturalización del patrimonio 
parecía mucho mayor en las disciplinas que se ocupaban del pasado mexicano. Mi propuesta original se 
pospuso, volcándome ahora sobre el papel de la disciplina y sus practicantes en el proceso patrimonial. 
Debo indicar que también pospuse el interés en esto que llamamos “comunidades”, porque a partir de 
mis experiencias anteriores, la brecha entre “teoría” y realidad patrimonial no iba a disminuir hasta 
que el papel de las voces autorizadas no fuese analizado. 



ii 
 

En el análisis de un caso particular, donde todo un sitio arqueológico se había activado 
patrimonialmente (tanto que se introdujo forzadamente en una declaratoria más amplia del llamado 
Patrimonio Mundial de la UNESCO) el rol de los practicantes de la arqueología tuvo derroteros 
interesantes. Mis conclusiones generales llevaron a mostrar formas de relacionamiento y prácticas 
disciplinarias y narrativas con el objetivo de constituir saberes que impulsaron una visión hegemónica 
sobre el pasado en menoscabo de las teorías y los métodos que marcan el carácter científico de la 
arqueología; mucho más del cambio cultural, antropológicamente hablando. 

Esta experiencia impulsó un nuevo interés por comprender cómo se relacionaban arqueología y 
patrimonio en contexto mexicano. Claramente ello pasa por advertir las limitaciones de tal empresa. 
No obstante, soy resultado de una formación en varios temas y contextos que, pienso, legitiman una 
mirada externa que trato de ceñir al uso de procedimientos científicos plurales y de un lenguaje 
generalizado que hace posible fijar algunas condiciones para este intento de producir un discurso 
alternativo. Pero también, como puede percibirse, este trabajo persigue y se funda en el campo de lo 
histórico –en la historia de una relación que parece darse como natural. Ha sido, y sigue siendo el mayor 
reto el conocer, reconocer y plantear conexiones en realidades ajenas, pero no por ello con posibilidades 
de abarcarse totalmente. Este aspecto, puedo asegurarlo, ha sido un aprendizaje profundo, lleno de 
autocuestionamientos, pero con expectativas que se avizoran gratificantes. 

De estas advertencias queda pasar a la propuesta. Esta parte de una pregunta que irá estableciendo 
límites a continuación: ¿cuáles fueron las condiciones históricas que hicieron posibles formas de 
relaciones particulares con la materialidad pretérita? Las respuestas, procuraré demostrar, podrían 
estar en los momentos coincidentes de tres procesos importantes: a) la configuración de una entidad 
política singular, b) el reconocimiento de una serie de campos especializados en estudiar el pasado 
material y c) las nuevas coherencias visuales y semánticas sobre las cosas del pasado. Me refiero 
específicamente, y en términos modernos, a nación, arqueología y patrimonio.  

Las disciplinas científicas sobre el pasado (la historia, de mayor data, y la arqueología, más reciente –sin 
olvidar a la anticuaria de quien se dice es antecesora de esta última), fueron el epicentro en la 
producción de saberes sobre el pasado. Estos saberes siguen siendo útiles en diversas áreas de la vida 
social, pero, en los momentos fundacionales de las naciones fueron las que dotaron a los proyectos 
nacionales de fuentes e interpretaciones para intentar una historia e identidad propia; las cuales 
estaban por descubrirse, escribirse y exhibirse. No menos importante fueron otros intereses de los 
practicantes de estas disciplinas, propios y foráneos, por establecer miradas más amplias que superasen 
los límites geográficos de un país y de una nación en reciente formación. 

En un juego de palabras: no hay nación sin patrimonio (incluyendo el cultural), pero hubo nación antes 
del patrimonio; por ende, hubo algo antes que se ha interpretado como “patrimonio”, o mejor dicho, 
como una forma de establecer relaciones con las cosas materiales del pasado. Presento esto así por una 
razón, percibida en las historiografías que se han escrito de las disciplinas sobre el pasado y de las 
instituciones y normativas en el México actual: la presencia de un profundo presentismo, sin mucha 
conciencia del anacronismo, que ha permeado la escritura de correlatos sobre cómo se gestó la 
vinculación entre la arqueología y el enunciado patrimonio cultural nacional mexicano.  

 

Patrimonio … 

Patrimonio es un concepto poderoso. Gobierna nuestra relación con el tiempo, atravesando identidades 
y territorios, para convenir pautas sobre la vida social. En su acepción “cultural” es un término moderno 

iii 
 

que ha logrado cierta independencia; tanto que solo con enunciarlo se es capaz de comprender su 
vinculación con manifestaciones tangibles e intangibles producto de la cultura. En tiempos actuales le 
ha sido conferido un gran número de categorías que, partiendo de su capacidad de ser aprehendido 
físicamente (lo material) o no (lo inmaterial), condiciona y es condicionado por campos profesionales 
de actuación sobre este (arqueológico, histórico o artístico); pero también ha establecido límites donde 
lo político e identitario se vinculan para dictar formas de gestión (locales, estadales, nacionales o 
universales). El rápido crecimiento de estas categorías evidencia los alcances del concepto como regidor 
de una parte de nuestras vidas. 

Las posibilidades se amplían al ir reconociendo más y más tipos de manifestaciones culturales con 
potencialidad a ser patrimonializadas. Desde la medianía del siglo XX, los Estados nacionales han sido, 
y permanecen siéndolo, los espacios privilegiados para establecer las actuaciones sobre estas formas 
particulares en la vasta diversidad cultural humana. Mediante aparatos burocráticos, normas y 
legislaciones controlan todos los aspectos relacionados al patrimonio, creando un sistema que supera 
sus fronteras para establecer lineamientos de actuaciones internacionales. Estas formas de actuar son 
poco percibidas en realidad, mucho menos cuestionadas, pues la principal estrategia de los actores ha 
sido naturalizar su importancia. 

A través de narrativas construidas exprofeso se ha conformado un cinturón protector que legitima al 
patrimonio. Se da cuerpo así a un sistema que, mostrando a los referentes culturales como producto de 
las dinámicas sociales, las congela en tiempo y espacio, sometiéndolas a mecanismos institucionalizados 
articulados local, regional, nacional e internacionalmente. El problema con este sistema es que dificulta 
profundizar en las comprensiones del patrimonio cultural como un concepto, un fenómeno y un 
proceso de nuestro tiempo presente; por lo que definirle de manera general es una tarea inabarcable. 
No obstante, sí es posible acercarse a las condiciones que hacen factible su existencia y desarrollo en 
contextos particulares. Menos afortunados son los referentes culturales sometidos a esta categoría, 
pues son extraídos y transformados discursivamente; de tal manera que las justificaciones o argumentos 
para su estudio tienen como centro su activación patrimonial. Lo cual les aleja de otras formas de 
relacionamiento con la sociedad o con la ciencia. 

Para esto hay que superar las concepciones comunes de su significado, donde el paradigma de la 
“construcción social” constituye su lugar común. Con ello se desea denotar que el mismo responde al 
campo de la cultura, pues no existe como fenómeno en la naturaleza; caracterizándose por el 
establecimiento de pautas necesarias para percibir a los referentes culturales, de pasados muy 
diferentes, con las sociedades actuales y, de manera cada vez más precisa, con grupos específicos que 
tienen en estas manifestaciones un eje identitario. Estas dinámicas, de manera general, se han 
convertido en medio para transmitir valores simbólicos, culturales, económicos y educativos (Bermejo 
2006; Prats 1997, 1996), mediados históricamente por dos campos de conocimiento: el de la ciencia 
histórica y el del derecho. El primero condicionó las relaciones de los sujetos y las cosas en términos 
pasado-presente-futuro, ordenando quiénes han de recibir o transmitir qué; mientras que el segundo 
condicionó las formas de recepción y transmisión a través del establecimiento de pautas normadas.  

De ello que el concepto actual de patrimonio cultural se comprenda a partir de las posibilidades de usos, 
de fines, y no como proceso; mucho menos como fenómeno. Para Carman (2002), esta situación se 
entiende a partir de una mirada reduccionista, es decir, desde ciertos lugares comunes que definen el 
término, y que están respondiendo más a su forma gestionable o administrable; por lo que, en idea del 
autor, el patrimonio se convierte en “prácticas sencillas” que invisibilizan su complejidad. Por su parte, 
Harrison (2009) ofrece un acercamiento a partir de estas prácticas, dando cuenta de la existencia de 
significados múltiples. En primer lugar, apuntando a definiciones de diccionario, el autor señala su 



ii 
 

En el análisis de un caso particular, donde todo un sitio arqueológico se había activado 
patrimonialmente (tanto que se introdujo forzadamente en una declaratoria más amplia del llamado 
Patrimonio Mundial de la UNESCO) el rol de los practicantes de la arqueología tuvo derroteros 
interesantes. Mis conclusiones generales llevaron a mostrar formas de relacionamiento y prácticas 
disciplinarias y narrativas con el objetivo de constituir saberes que impulsaron una visión hegemónica 
sobre el pasado en menoscabo de las teorías y los métodos que marcan el carácter científico de la 
arqueología; mucho más del cambio cultural, antropológicamente hablando. 

Esta experiencia impulsó un nuevo interés por comprender cómo se relacionaban arqueología y 
patrimonio en contexto mexicano. Claramente ello pasa por advertir las limitaciones de tal empresa. 
No obstante, soy resultado de una formación en varios temas y contextos que, pienso, legitiman una 
mirada externa que trato de ceñir al uso de procedimientos científicos plurales y de un lenguaje 
generalizado que hace posible fijar algunas condiciones para este intento de producir un discurso 
alternativo. Pero también, como puede percibirse, este trabajo persigue y se funda en el campo de lo 
histórico –en la historia de una relación que parece darse como natural. Ha sido, y sigue siendo el mayor 
reto el conocer, reconocer y plantear conexiones en realidades ajenas, pero no por ello con posibilidades 
de abarcarse totalmente. Este aspecto, puedo asegurarlo, ha sido un aprendizaje profundo, lleno de 
autocuestionamientos, pero con expectativas que se avizoran gratificantes. 

De estas advertencias queda pasar a la propuesta. Esta parte de una pregunta que irá estableciendo 
límites a continuación: ¿cuáles fueron las condiciones históricas que hicieron posibles formas de 
relaciones particulares con la materialidad pretérita? Las respuestas, procuraré demostrar, podrían 
estar en los momentos coincidentes de tres procesos importantes: a) la configuración de una entidad 
política singular, b) el reconocimiento de una serie de campos especializados en estudiar el pasado 
material y c) las nuevas coherencias visuales y semánticas sobre las cosas del pasado. Me refiero 
específicamente, y en términos modernos, a nación, arqueología y patrimonio.  

Las disciplinas científicas sobre el pasado (la historia, de mayor data, y la arqueología, más reciente –sin 
olvidar a la anticuaria de quien se dice es antecesora de esta última), fueron el epicentro en la 
producción de saberes sobre el pasado. Estos saberes siguen siendo útiles en diversas áreas de la vida 
social, pero, en los momentos fundacionales de las naciones fueron las que dotaron a los proyectos 
nacionales de fuentes e interpretaciones para intentar una historia e identidad propia; las cuales 
estaban por descubrirse, escribirse y exhibirse. No menos importante fueron otros intereses de los 
practicantes de estas disciplinas, propios y foráneos, por establecer miradas más amplias que superasen 
los límites geográficos de un país y de una nación en reciente formación. 

En un juego de palabras: no hay nación sin patrimonio (incluyendo el cultural), pero hubo nación antes 
del patrimonio; por ende, hubo algo antes que se ha interpretado como “patrimonio”, o mejor dicho, 
como una forma de establecer relaciones con las cosas materiales del pasado. Presento esto así por una 
razón, percibida en las historiografías que se han escrito de las disciplinas sobre el pasado y de las 
instituciones y normativas en el México actual: la presencia de un profundo presentismo, sin mucha 
conciencia del anacronismo, que ha permeado la escritura de correlatos sobre cómo se gestó la 
vinculación entre la arqueología y el enunciado patrimonio cultural nacional mexicano.  

 

Patrimonio … 

Patrimonio es un concepto poderoso. Gobierna nuestra relación con el tiempo, atravesando identidades 
y territorios, para convenir pautas sobre la vida social. En su acepción “cultural” es un término moderno 

iii 
 

que ha logrado cierta independencia; tanto que solo con enunciarlo se es capaz de comprender su 
vinculación con manifestaciones tangibles e intangibles producto de la cultura. En tiempos actuales le 
ha sido conferido un gran número de categorías que, partiendo de su capacidad de ser aprehendido 
físicamente (lo material) o no (lo inmaterial), condiciona y es condicionado por campos profesionales 
de actuación sobre este (arqueológico, histórico o artístico); pero también ha establecido límites donde 
lo político e identitario se vinculan para dictar formas de gestión (locales, estadales, nacionales o 
universales). El rápido crecimiento de estas categorías evidencia los alcances del concepto como regidor 
de una parte de nuestras vidas. 

Las posibilidades se amplían al ir reconociendo más y más tipos de manifestaciones culturales con 
potencialidad a ser patrimonializadas. Desde la medianía del siglo XX, los Estados nacionales han sido, 
y permanecen siéndolo, los espacios privilegiados para establecer las actuaciones sobre estas formas 
particulares en la vasta diversidad cultural humana. Mediante aparatos burocráticos, normas y 
legislaciones controlan todos los aspectos relacionados al patrimonio, creando un sistema que supera 
sus fronteras para establecer lineamientos de actuaciones internacionales. Estas formas de actuar son 
poco percibidas en realidad, mucho menos cuestionadas, pues la principal estrategia de los actores ha 
sido naturalizar su importancia. 

A través de narrativas construidas exprofeso se ha conformado un cinturón protector que legitima al 
patrimonio. Se da cuerpo así a un sistema que, mostrando a los referentes culturales como producto de 
las dinámicas sociales, las congela en tiempo y espacio, sometiéndolas a mecanismos institucionalizados 
articulados local, regional, nacional e internacionalmente. El problema con este sistema es que dificulta 
profundizar en las comprensiones del patrimonio cultural como un concepto, un fenómeno y un 
proceso de nuestro tiempo presente; por lo que definirle de manera general es una tarea inabarcable. 
No obstante, sí es posible acercarse a las condiciones que hacen factible su existencia y desarrollo en 
contextos particulares. Menos afortunados son los referentes culturales sometidos a esta categoría, 
pues son extraídos y transformados discursivamente; de tal manera que las justificaciones o argumentos 
para su estudio tienen como centro su activación patrimonial. Lo cual les aleja de otras formas de 
relacionamiento con la sociedad o con la ciencia. 

Para esto hay que superar las concepciones comunes de su significado, donde el paradigma de la 
“construcción social” constituye su lugar común. Con ello se desea denotar que el mismo responde al 
campo de la cultura, pues no existe como fenómeno en la naturaleza; caracterizándose por el 
establecimiento de pautas necesarias para percibir a los referentes culturales, de pasados muy 
diferentes, con las sociedades actuales y, de manera cada vez más precisa, con grupos específicos que 
tienen en estas manifestaciones un eje identitario. Estas dinámicas, de manera general, se han 
convertido en medio para transmitir valores simbólicos, culturales, económicos y educativos (Bermejo 
2006; Prats 1997, 1996), mediados históricamente por dos campos de conocimiento: el de la ciencia 
histórica y el del derecho. El primero condicionó las relaciones de los sujetos y las cosas en términos 
pasado-presente-futuro, ordenando quiénes han de recibir o transmitir qué; mientras que el segundo 
condicionó las formas de recepción y transmisión a través del establecimiento de pautas normadas.  

De ello que el concepto actual de patrimonio cultural se comprenda a partir de las posibilidades de usos, 
de fines, y no como proceso; mucho menos como fenómeno. Para Carman (2002), esta situación se 
entiende a partir de una mirada reduccionista, es decir, desde ciertos lugares comunes que definen el 
término, y que están respondiendo más a su forma gestionable o administrable; por lo que, en idea del 
autor, el patrimonio se convierte en “prácticas sencillas” que invisibilizan su complejidad. Por su parte, 
Harrison (2009) ofrece un acercamiento a partir de estas prácticas, dando cuenta de la existencia de 
significados múltiples. En primer lugar, apuntando a definiciones de diccionario, el autor señala su 



iv 
 

relación con cosas materiales (objetos, sitios, estructuras) que pueden heredarse; en dos palabras 
“propiedad” y “pasado”. En segundo lugar, como prácticas sociales para constituir versiones del pasado 
de forma transmisible y más o menos estables. Por último, como la posición y las relaciones que ocupan 
las personas ante las materialidades pasadas y las prácticas asociadas (legatarios, investigadores, 
gobiernos, turistas). 

Miradas más críticas han estimado la incompletud de las más generales, basándose en la identificación 
del patrimonio como fenómeno y proceso. Uno de estos se reconoce bajo la propuesta de proceso de 
patrimonialización de Llorenç Prats (1997, 1996), el cual le interpreta como una serie de desarrollos que 
seleccionan, ordenan y crean discursos a partir de ciertos referentes del pasado para encuadrarse a la 
categoría de patrimonio y que tienden a normarse jurídicamente. La propuesta de Prats deviene de un 
enfoque antropológico de los conceptos canónicos, procurando dar cuenta de las formas en que se 
relacionan las comprensiones sobre las manifestaciones del pasado, adecuándose a dispositivos legales 
que delinean las actuaciones a seguir para su tratamiento, es decir: cómo intervenirlo (desde la 
conservación), gestionarlo (incorporarlo a las funciones de gobierno) e incluso “pensarlo” (por cuanto 
crea o recrea narrativas para situarlo en el mundo social a través de su difusión, divulgación, 
musealización).  

Desde la historia, ha habido otras contribuciones. Guillaume (2015), refiere a un impulso en la 
conservación de los referentes del pasado a partir del final de la última gran guerra (mediados del siglo 
XX), bajo la expectativa de conservar estos recursos finitos y no renovables de las devastaciones 
causadas por la acción humana (aspecto que es notorio en las primeras legislaciones sobre cosas y sitios 
pretéritos). En el mismo sentido, Hartog (2007: 179) señala que el patrimonio: “se impuso como la 
categoría dominante, englobante, si no es que voraz, en todo caso evidente, de la vida cultural y de las 
políticas públicas”. Por su parte, Lowenthal (1998b, 1998c) asume una postura más radical al señalar 
que, si las miradas actuales sobre el pasado se construyen sobre las preocupaciones de hoy día, se 
comprende la fijación sobre la conservación y la restauración (la llamada puesta en valor) y, por ello, la 
adecuación de estos referentes a formas específicas de “consumo” presente.1  

Desde una arqueología –pensada antropológica–, Smith (2009 2012) propone una categoría analítica 
para dar cuenta del proceso y que sugiere formas de desigualdad social y cultural, evidenciadas en las 
apropiaciones de las cosas a través de narrativas específicas: el Discurso Autorizado del Patrimonio 
(Authorised Heritage Discourse, reconocido en la literatura también por sus siglas: AHD). Este se ha 
definido como una práctica social para crear y gestionar patrimonios bajo leyes formales y 
procedimientos prescriptivos. Señala la autora tres elementos para su desarrollo: 1) mecanismos para 
construir formas materiales articuladas al pasado; 2) expertos que ejerzan autoridad sobre estos 
referentes; y 3) procesos de negociación y regulación de valores e ideas sociales y culturales para 
justificar la intervención sobre el pasado (gestión, conservación, turismo, identidad)2. Esta última 

 
1 Lowenthal (1998b) propone una ruptura radical entre la historia científica y el patrimonio, pues este último 
pareciera convertirse en una declaración de fe en el pasado y no en una versión de este (es decir, como producto 
de la investigación histórica). 

2 Hasta el momento ha sido Smith (2011: 45) quien, a mi modo de ver, ha propuesto un concepto de patrimonio 
capaz de superar el exagerado “materialismo” de las precisiones clásicas. La investigadora no mira sobre las cosas, 
sino sobre los procesos; por ello señala que “el patrimonio no es la cosa, el sitio ni el lugar: el patrimonio son los 
procesos de creación de sentido y de representación que ocurren cuando se identifican, definen, manejan, exhiben 
y visitan los lugares o eventos patrimoniales. El patrimonio puede ser entendido útilmente como una 
 

v 
 

propuesta puede ampliarse a través de dos perspectivas que toman parte del pensamiento foucaultiano 
sobre el saber/poder. En primer lugar, el de régimen patrimonial (De Cesari 2013), el cual se define a partir 
de la existencia de una red de actores institucionales que se vinculan regional, nacional y localmente, 
para establecer cánones de concepción y actuación sobre el pasado patrimonializado. Considerando 
ello, propone Bortolotto (2013), que quienes se adhieren a estos lineamientos se someten a toda una 
trama de operaciones de las que solo terminan ocupándose sectores “expertos” en el estudio y 
activación del pasado. 

Ahora bien, tomando en cuenta que el medio principal es la constitución de narrativas autorizadas, 
habría que fijar la mirada en los centros de producción de estos discursos, su funcionamiento y los tipos 
de conocimiento que producen. Igualmente, en los efectos que tienen sobre las realidades sociales de su 
propio contexto. Esto podría constituirse en estudios actuales sobre los procesos de patrimonialización; 
sin embargo, mi investigación tiene un objetivo diferente, y es la de definir cuáles fueron las condiciones 
históricas que hicieron posible la vinculación entre el patrimonio y la disciplina arqueológica en México. 
Al limitar mi interés sobre la arqueología es perentorio aclarar que las relaciones con las 
manifestaciones culturales materiales serán centrales; es decir, en términos modernos, prescindo de 
“tipos” de patrimonio que refieran a bienes inmateriales o intangibles. 

Como puede comprenderse, esto requiere un enfoque histórico que vaya sobre los momentos previos al 
uso del concepto patrimonio (aunque el tratamiento historiográfico nacional ha extendido sus orígenes 
hasta el período colonial). Se dará cuenta quien lea mi trabajo que los usos, intereses y actuaciones sobre 
las cosas materiales del pasado en México se habían comenzado a materializar en procesos y hechos 
evidenciados desde las últimas décadas del siglo XVIII novohispano, superando la crisis del movimiento 
independentista y que siguieron desarrollos particulares durante todo el siglo XIX; y todo ello sin 
utilizar la categoría “patrimonio” para enunciarle. 

En concreto: a diferencia de otras formas de tratamiento historiográfico, pretendo establecer el límite 
de mi producción escrita alejado de los orígenes del patrimonio y de la arqueología en México. Propongo 
en su lugar probar una genealogía que intente definir las condiciones históricas (sociales, políticas y 
culturales) que posibilitaron la articulación entre el estudio sistemático de la materialidad pretérita y 
los procesos de selección, ordenación y construcción discursiva para constituir formas particulares de 
vinculación con las versiones historiográficas del pasado prehispánico nacional. 

 

… antes del Patrimonio 

Apegado a la comprensión de que el patrimonio no son las cosas o manifestaciones producidas 
culturalmente, sino los procesos y efectos que se conjuntan alrededor de estas, me he valido de la 
propuesta de Rodríguez Pareja (1991) sobre la instauración del pensamiento patrimonialista como marco 
explicativo para desarrollar las formas de relacionamiento que, a mediados del siglo XVIII, fueron 
configurando nuevas coherencias visuales y valoraciones sobre las llamadas antigüedades y los 
monumentos (de la antigüedad). Estas van germinando desde grupos sociales de élite, principalmente 

 
representación subjetiva, en la que identificamos los valores, la memoria y los significados culturales y sociales 
que nos ayudan a dar sentido al presente, a nuestras identidades, y nos dan una sensación de lugar físico y social”. 



iv 
 

relación con cosas materiales (objetos, sitios, estructuras) que pueden heredarse; en dos palabras 
“propiedad” y “pasado”. En segundo lugar, como prácticas sociales para constituir versiones del pasado 
de forma transmisible y más o menos estables. Por último, como la posición y las relaciones que ocupan 
las personas ante las materialidades pasadas y las prácticas asociadas (legatarios, investigadores, 
gobiernos, turistas). 

Miradas más críticas han estimado la incompletud de las más generales, basándose en la identificación 
del patrimonio como fenómeno y proceso. Uno de estos se reconoce bajo la propuesta de proceso de 
patrimonialización de Llorenç Prats (1997, 1996), el cual le interpreta como una serie de desarrollos que 
seleccionan, ordenan y crean discursos a partir de ciertos referentes del pasado para encuadrarse a la 
categoría de patrimonio y que tienden a normarse jurídicamente. La propuesta de Prats deviene de un 
enfoque antropológico de los conceptos canónicos, procurando dar cuenta de las formas en que se 
relacionan las comprensiones sobre las manifestaciones del pasado, adecuándose a dispositivos legales 
que delinean las actuaciones a seguir para su tratamiento, es decir: cómo intervenirlo (desde la 
conservación), gestionarlo (incorporarlo a las funciones de gobierno) e incluso “pensarlo” (por cuanto 
crea o recrea narrativas para situarlo en el mundo social a través de su difusión, divulgación, 
musealización).  

Desde la historia, ha habido otras contribuciones. Guillaume (2015), refiere a un impulso en la 
conservación de los referentes del pasado a partir del final de la última gran guerra (mediados del siglo 
XX), bajo la expectativa de conservar estos recursos finitos y no renovables de las devastaciones 
causadas por la acción humana (aspecto que es notorio en las primeras legislaciones sobre cosas y sitios 
pretéritos). En el mismo sentido, Hartog (2007: 179) señala que el patrimonio: “se impuso como la 
categoría dominante, englobante, si no es que voraz, en todo caso evidente, de la vida cultural y de las 
políticas públicas”. Por su parte, Lowenthal (1998b, 1998c) asume una postura más radical al señalar 
que, si las miradas actuales sobre el pasado se construyen sobre las preocupaciones de hoy día, se 
comprende la fijación sobre la conservación y la restauración (la llamada puesta en valor) y, por ello, la 
adecuación de estos referentes a formas específicas de “consumo” presente.1  

Desde una arqueología –pensada antropológica–, Smith (2009 2012) propone una categoría analítica 
para dar cuenta del proceso y que sugiere formas de desigualdad social y cultural, evidenciadas en las 
apropiaciones de las cosas a través de narrativas específicas: el Discurso Autorizado del Patrimonio 
(Authorised Heritage Discourse, reconocido en la literatura también por sus siglas: AHD). Este se ha 
definido como una práctica social para crear y gestionar patrimonios bajo leyes formales y 
procedimientos prescriptivos. Señala la autora tres elementos para su desarrollo: 1) mecanismos para 
construir formas materiales articuladas al pasado; 2) expertos que ejerzan autoridad sobre estos 
referentes; y 3) procesos de negociación y regulación de valores e ideas sociales y culturales para 
justificar la intervención sobre el pasado (gestión, conservación, turismo, identidad)2. Esta última 

 
1 Lowenthal (1998b) propone una ruptura radical entre la historia científica y el patrimonio, pues este último 
pareciera convertirse en una declaración de fe en el pasado y no en una versión de este (es decir, como producto 
de la investigación histórica). 

2 Hasta el momento ha sido Smith (2011: 45) quien, a mi modo de ver, ha propuesto un concepto de patrimonio 
capaz de superar el exagerado “materialismo” de las precisiones clásicas. La investigadora no mira sobre las cosas, 
sino sobre los procesos; por ello señala que “el patrimonio no es la cosa, el sitio ni el lugar: el patrimonio son los 
procesos de creación de sentido y de representación que ocurren cuando se identifican, definen, manejan, exhiben 
y visitan los lugares o eventos patrimoniales. El patrimonio puede ser entendido útilmente como una 
 

v 
 

propuesta puede ampliarse a través de dos perspectivas que toman parte del pensamiento foucaultiano 
sobre el saber/poder. En primer lugar, el de régimen patrimonial (De Cesari 2013), el cual se define a partir 
de la existencia de una red de actores institucionales que se vinculan regional, nacional y localmente, 
para establecer cánones de concepción y actuación sobre el pasado patrimonializado. Considerando 
ello, propone Bortolotto (2013), que quienes se adhieren a estos lineamientos se someten a toda una 
trama de operaciones de las que solo terminan ocupándose sectores “expertos” en el estudio y 
activación del pasado. 

Ahora bien, tomando en cuenta que el medio principal es la constitución de narrativas autorizadas, 
habría que fijar la mirada en los centros de producción de estos discursos, su funcionamiento y los tipos 
de conocimiento que producen. Igualmente, en los efectos que tienen sobre las realidades sociales de su 
propio contexto. Esto podría constituirse en estudios actuales sobre los procesos de patrimonialización; 
sin embargo, mi investigación tiene un objetivo diferente, y es la de definir cuáles fueron las condiciones 
históricas que hicieron posible la vinculación entre el patrimonio y la disciplina arqueológica en México. 
Al limitar mi interés sobre la arqueología es perentorio aclarar que las relaciones con las 
manifestaciones culturales materiales serán centrales; es decir, en términos modernos, prescindo de 
“tipos” de patrimonio que refieran a bienes inmateriales o intangibles. 

Como puede comprenderse, esto requiere un enfoque histórico que vaya sobre los momentos previos al 
uso del concepto patrimonio (aunque el tratamiento historiográfico nacional ha extendido sus orígenes 
hasta el período colonial). Se dará cuenta quien lea mi trabajo que los usos, intereses y actuaciones sobre 
las cosas materiales del pasado en México se habían comenzado a materializar en procesos y hechos 
evidenciados desde las últimas décadas del siglo XVIII novohispano, superando la crisis del movimiento 
independentista y que siguieron desarrollos particulares durante todo el siglo XIX; y todo ello sin 
utilizar la categoría “patrimonio” para enunciarle. 

En concreto: a diferencia de otras formas de tratamiento historiográfico, pretendo establecer el límite 
de mi producción escrita alejado de los orígenes del patrimonio y de la arqueología en México. Propongo 
en su lugar probar una genealogía que intente definir las condiciones históricas (sociales, políticas y 
culturales) que posibilitaron la articulación entre el estudio sistemático de la materialidad pretérita y 
los procesos de selección, ordenación y construcción discursiva para constituir formas particulares de 
vinculación con las versiones historiográficas del pasado prehispánico nacional. 

 

… antes del Patrimonio 

Apegado a la comprensión de que el patrimonio no son las cosas o manifestaciones producidas 
culturalmente, sino los procesos y efectos que se conjuntan alrededor de estas, me he valido de la 
propuesta de Rodríguez Pareja (1991) sobre la instauración del pensamiento patrimonialista como marco 
explicativo para desarrollar las formas de relacionamiento que, a mediados del siglo XVIII, fueron 
configurando nuevas coherencias visuales y valoraciones sobre las llamadas antigüedades y los 
monumentos (de la antigüedad). Estas van germinando desde grupos sociales de élite, principalmente 

 
representación subjetiva, en la que identificamos los valores, la memoria y los significados culturales y sociales 
que nos ayudan a dar sentido al presente, a nuestras identidades, y nos dan una sensación de lugar físico y social”. 



vi 
 

europeos, que tuvieron como efecto la configuración de formas concretas de sociabilización y control 
sobre las cosas materiales del pasado.3 

De esta manera, entiendo como pensamiento patrimonialista un proceso por el cual, bajo condiciones 
históricas, políticas y sociales específicas se transformaron al menos dos tipos de relaciones generales 
respecto a los referentes materiales del pasado. En primer lugar, la generación y consolidación de un 
nuevo lenguaje, propio, para referir a ciertas manifestaciones pretéritas materiales y las 
interpretaciones resultantes. Estas nuevas formas de enunciación tuvieron como centro la valoración 
de estos referentes como: a) recursos frágiles y finitos, b) una estrategia para la identificación entre un 
“nosotros” y ante “otros” (un pasado-otros vs un presente-nosotros, pero también un pasado-nosotros), 
y c) elementos que fueron cedidos y deben transmitirse a las siguientes generaciones. En segundo lugar, 
estas formas de nombrar y valorar dan cuenta de grupos sociales particulares que establecieron, 
ajustaron y trataron de imponer sus versiones, con el fin de mantener la propiedad física e ideológica 
sobre los referentes materiales del pasado. El sentido de propiedad justificaría las actuaciones sobre la 
materialidad de la antigüedad: estudiarlas, reunirlas, coleccionarlas, conservarlas o restaurarlas; o en 
sentido más general y moderno, gestionarlas.  

Ya fueran “expertos” o “protectores”, la heterogeneidad de estos grupos –y entre estos grupos– 
condicionó momentos de tensiones y mediaciones entre sus lugares sociales de producción de un saber 
que se presentó como científico, las prácticas posibles y la producción escrita sobre el pasado4. Estos 
tres elementos han sido presentados por Michel De Certeau (2006) como la forma en que opera la 
historiografía; o en sus palabras, la operación historiográfica. Retomo esta propuesta para mi trabajo de 
dos maneras: una para enmarcar mis ejes analíticos, complementando con otras propuestas; y otra para 
establecer mi propio y particular lugar de escritura. Voy por partes. 

 

La escritura científica 

La escritura científica es un acto que define dos instancias generales, no antagónicas, sino 
complementarias. Por una parte, la culminación de una investigación, de la producción científica y, por 
otra, la presencia de una serie de prácticas establecidas durante el proceso mismo de investigación (la 
dirige), pero también marcan el inicio de los usos potenciales de las interpretaciones surgidas a partir 
de los resultados de la investigación que, siempre parciales, muchas veces no llega a ser explícito en el 
texto producido). 

Cuando se escribe sobre el pasado, científicamente, el texto puede descomponerse en una serie de 
campos particulares que definen y delimitan los lugares que le producen. Estos lugares tienen 
coordenadas espaciales que permiten dar cuenta de los epicentros de las ideas e interpretaciones, de los 

 
3 Bermejo (2006: 291) refiere que este momento ha sido marcado por los “ideólogos del patrimonio” de la 
actualidad como el origen del fenómeno patrimonial. Su principal efecto ha sido, según el autor “crear un nuevo 
tipo de realidad aislada, la realidad patrimonial, con el fin de justificar sus intereses profesionales, e incluso 
económicos, y contribuir al mantenimiento de las situaciones de hegemonía política del presente”. Incluso, 
procuran transmitir que este interés, y tratamiento del pasado, ya venía desarrollándose (de la manera moderna 
en que lo comprendemos) desde el siglo XVIII. 

4 Y es importante acotar que, para el marco temporal que abarco, ciencia y política se practicaron por personajes 
que, en muchas ocasiones, pertenecieron a ambos campos. Esto será fundamental para mirar sobre los derroteros 
de la genealogía que propongo.  

vii 
 

autores y de las comunidades a las que pertenecen. Además, ordenan el tiempo en que la escritura es 
presentada al asignar “momentos” de inicio y partida relacionados con los fines de las investigaciones. 
También dan cuenta de algunas “realidades” actuales fijadas en la propia investigación, presentadas a 
través de la problematización y la justificación de los temas, con el propósito de establecer su 
importancia en el presente. 

No obstante, al explorar estos lugares, surgen otra serie de aspectos más profundos e imbricados que 
son obviados en el proceso formal de la escritura. De Certeau (2006) desarrolla esta tesis a través del 
análisis de la escritura de la historia como fundamento para crear las condiciones de posibilidad de su 
producción. Crear un texto sobre el pasado conlleva una serie de implicaciones que rebasa la intención 
de fabricar conocimiento, pues el peso de lo que se dice es un proceso de transformación del espacio y 
del tiempo de quien o de lo cual se escribe; por lo tanto, un hecho es transformado a través de la escritura 
y, a la vez, transforma también la realidad sobre lo ocurrido. 

Este aspecto denota formas particulares de acceder al pasado, iniciadas desde el siglo XVI. Con la 
organización en dicotomías tales como otros/nosotros, pasado/presente o naturaleza/cultura, se 
constituyó la posición de quien escribe y cómo debe hacerlo, frente a lo cual se escribe y sobre quién o 
qué. A partir de categorías y clasificaciones (por ejemplo, “primitivo” o “tradicional”) la visión del 
mundo comienza a ordenarse en esquemas para entender un “otro” ubicado en un pasado construido 
desde la mirada occidental (De Certeau 2006). Este proceso introdujo tensiones al intentar 
homogeneizar al otro dentro de los nuevos órdenes geopolíticos y económicos, producto de la 
ocupación y fundación de nuevos territorios-identidades, y con efectos en la transformación del campo 
científico humanista y social; aspecto que logra una importante sedimentación en el siglo XIX. Esto 
impulsó lo que De Certeau (2006: 12) ha definido como “el regreso a la alteridad rechazada”, donde las 
pretensiones universalizantes comenzaron a disolverse tras los diversos reclamos de orígenes e 
identidades de las nuevas naciones, la consolidación del poder político y económico de las ya 
establecidas y la “salida” de los sistemas de producción escrita de las iglesias. Así, se comenzaron a 
establecer nuevos centros con nuevas reglas, métodos y formas de organización. Esto trajo un doble 
efecto sobre el sujeto/objeto de la operación (el otro rechazado): lo revivió como protagonista y a su 
vez creo las condiciones para su olvido a través de nuevas comprensiones ajustadas a las racionalidades 
del presente. Racionalidades que contenían las particularidades de sus lugares. 

El lugar social puede entenderse en un plano general, como el contexto que permite la propia actividad 
científica, considerando enfoques, temas de investigación, prácticas, métodos y la producción de textos 
(De Certeau 2006). Esta última resulta en la actividad que legitima lugares específicos, ante su sociedad, 
al tratar sobre “realidades” particulares que median discursivamente entre el hecho y la coherencia; en 
otras palabras, trata de la génesis de los fenómenos y el orden que ocupan dentro de un proceso 
histórico racional y específico. De esta manera se funda una verdad autorizada a través de un discurso 
y de las instituciones que lo respaldan (Foucault 1999b). 

No obstante, el lugar da cuenta de procesos más profundos. Estos, al constituirse como espacios para el 
saber, originan ciertas dinámicas: ordenan sus campos en disciplinas para gestionar “parcelas de 
conocimiento”; formulan normas de funcionamiento como bases para socializar internamente su orden 
institucional y burocrático; establecen bases para instituir sus relaciones con otros grupos sociales (pues 
una institución de saber desligada a esta, deja de ser científica), principalmente con el “público general”, 
quien representa su principal apoyo moral y recursivo (De Certeau 2006). En este sentido, la 
subordinación a normas centralizadoras y jerarquías organizan la profesión y remiten a un 
comportamiento institucional, dando cuenta de su fuerza social y de su identidad específica, que le 
diferencia de otros lugares. Al situarnos sobre las prácticas, podemos dar cuenta de las posibilidades 



vi 
 

europeos, que tuvieron como efecto la configuración de formas concretas de sociabilización y control 
sobre las cosas materiales del pasado.3 

De esta manera, entiendo como pensamiento patrimonialista un proceso por el cual, bajo condiciones 
históricas, políticas y sociales específicas se transformaron al menos dos tipos de relaciones generales 
respecto a los referentes materiales del pasado. En primer lugar, la generación y consolidación de un 
nuevo lenguaje, propio, para referir a ciertas manifestaciones pretéritas materiales y las 
interpretaciones resultantes. Estas nuevas formas de enunciación tuvieron como centro la valoración 
de estos referentes como: a) recursos frágiles y finitos, b) una estrategia para la identificación entre un 
“nosotros” y ante “otros” (un pasado-otros vs un presente-nosotros, pero también un pasado-nosotros), 
y c) elementos que fueron cedidos y deben transmitirse a las siguientes generaciones. En segundo lugar, 
estas formas de nombrar y valorar dan cuenta de grupos sociales particulares que establecieron, 
ajustaron y trataron de imponer sus versiones, con el fin de mantener la propiedad física e ideológica 
sobre los referentes materiales del pasado. El sentido de propiedad justificaría las actuaciones sobre la 
materialidad de la antigüedad: estudiarlas, reunirlas, coleccionarlas, conservarlas o restaurarlas; o en 
sentido más general y moderno, gestionarlas.  

Ya fueran “expertos” o “protectores”, la heterogeneidad de estos grupos –y entre estos grupos– 
condicionó momentos de tensiones y mediaciones entre sus lugares sociales de producción de un saber 
que se presentó como científico, las prácticas posibles y la producción escrita sobre el pasado4. Estos 
tres elementos han sido presentados por Michel De Certeau (2006) como la forma en que opera la 
historiografía; o en sus palabras, la operación historiográfica. Retomo esta propuesta para mi trabajo de 
dos maneras: una para enmarcar mis ejes analíticos, complementando con otras propuestas; y otra para 
establecer mi propio y particular lugar de escritura. Voy por partes. 

 

La escritura científica 

La escritura científica es un acto que define dos instancias generales, no antagónicas, sino 
complementarias. Por una parte, la culminación de una investigación, de la producción científica y, por 
otra, la presencia de una serie de prácticas establecidas durante el proceso mismo de investigación (la 
dirige), pero también marcan el inicio de los usos potenciales de las interpretaciones surgidas a partir 
de los resultados de la investigación que, siempre parciales, muchas veces no llega a ser explícito en el 
texto producido). 

Cuando se escribe sobre el pasado, científicamente, el texto puede descomponerse en una serie de 
campos particulares que definen y delimitan los lugares que le producen. Estos lugares tienen 
coordenadas espaciales que permiten dar cuenta de los epicentros de las ideas e interpretaciones, de los 

 
3 Bermejo (2006: 291) refiere que este momento ha sido marcado por los “ideólogos del patrimonio” de la 
actualidad como el origen del fenómeno patrimonial. Su principal efecto ha sido, según el autor “crear un nuevo 
tipo de realidad aislada, la realidad patrimonial, con el fin de justificar sus intereses profesionales, e incluso 
económicos, y contribuir al mantenimiento de las situaciones de hegemonía política del presente”. Incluso, 
procuran transmitir que este interés, y tratamiento del pasado, ya venía desarrollándose (de la manera moderna 
en que lo comprendemos) desde el siglo XVIII. 

4 Y es importante acotar que, para el marco temporal que abarco, ciencia y política se practicaron por personajes 
que, en muchas ocasiones, pertenecieron a ambos campos. Esto será fundamental para mirar sobre los derroteros 
de la genealogía que propongo.  

vii 
 

autores y de las comunidades a las que pertenecen. Además, ordenan el tiempo en que la escritura es 
presentada al asignar “momentos” de inicio y partida relacionados con los fines de las investigaciones. 
También dan cuenta de algunas “realidades” actuales fijadas en la propia investigación, presentadas a 
través de la problematización y la justificación de los temas, con el propósito de establecer su 
importancia en el presente. 

No obstante, al explorar estos lugares, surgen otra serie de aspectos más profundos e imbricados que 
son obviados en el proceso formal de la escritura. De Certeau (2006) desarrolla esta tesis a través del 
análisis de la escritura de la historia como fundamento para crear las condiciones de posibilidad de su 
producción. Crear un texto sobre el pasado conlleva una serie de implicaciones que rebasa la intención 
de fabricar conocimiento, pues el peso de lo que se dice es un proceso de transformación del espacio y 
del tiempo de quien o de lo cual se escribe; por lo tanto, un hecho es transformado a través de la escritura 
y, a la vez, transforma también la realidad sobre lo ocurrido. 

Este aspecto denota formas particulares de acceder al pasado, iniciadas desde el siglo XVI. Con la 
organización en dicotomías tales como otros/nosotros, pasado/presente o naturaleza/cultura, se 
constituyó la posición de quien escribe y cómo debe hacerlo, frente a lo cual se escribe y sobre quién o 
qué. A partir de categorías y clasificaciones (por ejemplo, “primitivo” o “tradicional”) la visión del 
mundo comienza a ordenarse en esquemas para entender un “otro” ubicado en un pasado construido 
desde la mirada occidental (De Certeau 2006). Este proceso introdujo tensiones al intentar 
homogeneizar al otro dentro de los nuevos órdenes geopolíticos y económicos, producto de la 
ocupación y fundación de nuevos territorios-identidades, y con efectos en la transformación del campo 
científico humanista y social; aspecto que logra una importante sedimentación en el siglo XIX. Esto 
impulsó lo que De Certeau (2006: 12) ha definido como “el regreso a la alteridad rechazada”, donde las 
pretensiones universalizantes comenzaron a disolverse tras los diversos reclamos de orígenes e 
identidades de las nuevas naciones, la consolidación del poder político y económico de las ya 
establecidas y la “salida” de los sistemas de producción escrita de las iglesias. Así, se comenzaron a 
establecer nuevos centros con nuevas reglas, métodos y formas de organización. Esto trajo un doble 
efecto sobre el sujeto/objeto de la operación (el otro rechazado): lo revivió como protagonista y a su 
vez creo las condiciones para su olvido a través de nuevas comprensiones ajustadas a las racionalidades 
del presente. Racionalidades que contenían las particularidades de sus lugares. 

El lugar social puede entenderse en un plano general, como el contexto que permite la propia actividad 
científica, considerando enfoques, temas de investigación, prácticas, métodos y la producción de textos 
(De Certeau 2006). Esta última resulta en la actividad que legitima lugares específicos, ante su sociedad, 
al tratar sobre “realidades” particulares que median discursivamente entre el hecho y la coherencia; en 
otras palabras, trata de la génesis de los fenómenos y el orden que ocupan dentro de un proceso 
histórico racional y específico. De esta manera se funda una verdad autorizada a través de un discurso 
y de las instituciones que lo respaldan (Foucault 1999b). 

No obstante, el lugar da cuenta de procesos más profundos. Estos, al constituirse como espacios para el 
saber, originan ciertas dinámicas: ordenan sus campos en disciplinas para gestionar “parcelas de 
conocimiento”; formulan normas de funcionamiento como bases para socializar internamente su orden 
institucional y burocrático; establecen bases para instituir sus relaciones con otros grupos sociales (pues 
una institución de saber desligada a esta, deja de ser científica), principalmente con el “público general”, 
quien representa su principal apoyo moral y recursivo (De Certeau 2006). En este sentido, la 
subordinación a normas centralizadoras y jerarquías organizan la profesión y remiten a un 
comportamiento institucional, dando cuenta de su fuerza social y de su identidad específica, que le 
diferencia de otros lugares. Al situarnos sobre las prácticas, podemos dar cuenta de las posibilidades 



viii 
 

que cada sociedad tiene para pensarse, en su presente, sobre la base de conocimientos científicos sobre 
el pasado. Dichas prácticas, aunque pensadas como estandarizadas, según el campo o disciplina 
particular, es condicionada localmente por las particularidades de cada lugar y por las relaciones que 
establece con el cuerpo social. 

Abordar esto permite dar cuenta de las relaciones entre los objetos del pasado y los saberes producidos 
a partir de estos. Para atisbar sobre estos, me baso en cuatro aspectos señalados por De Certeau (2006) 
que unen al sujeto/objeto de estudio pretérito con los sujetos/objetos del presente. En primer lugar, al 
tratar sobre las ideologías del pasado, la escritura permea las propias ideologías del escritor, insertas en 
su práctica y a través de la formación de subjetividades que afirman nuevos sentidos al hecho; 
articulándolo a procedimientos científicos para establecer un modo nuevo de comprensión. Sin 
embargo, la ideología no es suficiente para abordar la mirada del investigador. En consecuencia y, en 
segundo lugar, las prácticas interpretativas se enlazan irreductiblemente con las sociales 
contemporáneas al investigador; lo que determina una relación entre los hechos y las cosas –lo 
conocido– y las implicaciones sociales que dotan de sentido y promueven los usos del pasado. Tercero, 
que la escritura del pasado se mueve entre prácticas científicas y sociales y un discurso sobre algo que 
pretende ser una “realidad” del pasado; haciendo posible un tipo específico de comprensión cuando el 
texto produce un nuevo sentido sobre los hechos y las cosas (pero alejándose de estos para procurar 
una nueva verosimilitud inteligible desde el presente). En conclusión, la escritura tiene el potencial de 
transformar lo que es pensado y lo que puede ser pensable de acuerdo con las formas en que cada 
sociedad se comprenda.5  

Este acto de “reconstruir” la evidencia material del pasado se circunscribe entre límites de posibilidad 
capaces de constituir discursos racionales y aceptables por la sociedad. Aunque se mueva entre lo 
normalizado y los límites (De Certeau 2006) remite, por una parte, a producir conocimientos que se 
valoren como auténticos e importantes para la sociedad6. Para ello, el conocimiento generado debe 
ofrecer la posibilidad de establecer nuevas relaciones entre las regularidades y las particularidades; es 
decir, “remitirnos a actos, a personas y todo lo queda fuera del saber y del discurso” (De Certeau 2006: 
100). por otra parte, consecuencia del anterior, resulta en las tensiones sociales, políticas y culturales 
que pueden generar los retornos sobre lo que se había desplazado o invisibilizado partiendo de nuevas 
lecturas sobre los hechos. De allí que el acto de la escritura hace consciente las posibles tensiones que 
pueden generarse sobre un hecho no explicado aún: lo reinterpreta, pero en los límites de lo 
“políticamente correcto”. 

Lograr la aceptación pública para sortear las tensiones provocadas por los retornos al pasado requiere 
la adhesión a una serie de normas que aluden a las posibilidades sobre temas, enfoques y métodos 
científicos; es decir, establece límites sobre lo que se debe investigar y lo que no, sobre lo que debe 
escribirse y cómo. De manera concreta, se transforman y ordenan las realidades a través de la 

 
5 Esta última da mayor importancia al establecimiento de continuidades (desde los orígenes hasta la actualidad) y 
a las valoraciones de la esencia humana en un orden establecido de manera sólida y racional; donde incluso las 
rupturas se entienden como causas y consecuencias de este continuo, no obstante, esta presunta solidez es parte 
de la coherencia necesaria por un tipo de discurso autorizado. Sin embargo, es posible interpretarlo de otras 
maneras que contravengan órdenes y racionalidades establecidas, pero con la oportunidad de inscribirse en lo 
inteligible. 

6 Aspecto que, vinculado con la renuncia de las ciencias sociales y humanas a pensar un saber total, se redirige 
hacia las desviaciones y las diferencias; es decir, visibilizar lo que ha quedado oculto, resaltar la importancia de lo 
particular. 

ix 
 

producción de discursos bajo estándares adjudicados a las prácticas en los lugares específicos. Así, se 
juega en dos planos de la realidad: uno, al desplazar, ocultar y sacar a la luz nuevos hechos, y otro al 
producir un saber que desafía con transformar una realidad existente. La escritura científica es 
poderosa, transforma las representaciones del mundo. 

Por ello, la producción del discurso científico se debe interpretar como un campo de luchas, de 
relaciones de poder. Los lugares permiten entrever las tensiones entre los científicos y su relación con 
otros lugares que le son transversales y necesarios. Esto, indica Foucault (1988), evidencia el 
funcionamiento de relaciones de poder específicas que, al confrontar una verdad existente, deja en 
evidencia la existencia del funcionamiento de los mecanismos utilizados. En esta idea, y considerando 
las condiciones históricas particulares, los lugares sociales de producción escrita se ubican en una 
posición específica en el régimen de verdad existente7. Esta posición está condicionada actualmente, 
menciona Foucault (1999b: 188), por la posición de clase del científico, sus condiciones sociales de vida 
(apegos y vínculos que debe considerar mantener o romper por su adhesión al lugar –y lo que representa 
[Bourdieu 2002]) y, por su condición intelectual (campo de investigación, puesto, condiciones políticas 
y económicas que demanda su jerarquía). Considerando esto, el autor señala que el intelectual se 
relaciona con la verdad a través de la politización de su condición y la del lugar al que pertenece. 
Consecuentemente, una “verdad científica” muestra sus límites posibles por la forma discursiva en que 
se presenta y la institución que la respalda, pero también por las relaciones de dominio y presión de los 
aparatos políticos y económicos8. Esto tiene efectos tanto en las formas de circulación y consumo de la 
producción escrita, como en su uso potencial como núcleo ideológico de los debates políticos y sociales 
sobre lo que es verdadero o falso. 

Respecto a las ciencias sociales, y esto es evidente en la arqueología, el científico vive bajo la sospecha 
de prescribir y proscribir a través de lo que escribe. Así lo menciona Bourdieu (2002) cuando, al 
enunciar, el científico consagra o condena, instituye, dignifica algo como digno de existir o de 
eliminarse. El principal medio: la clasificación. Con ello, se afirma o se niega la existencia de una clase, 
territorio o identidad. Caso similar al proponer categorías, pues con ellas establece nuevos límites a lo 
pensable o legitimado, normalizando el mundo social a través de órdenes arbitrarios. La capacidad de 
su discurso le faculta para “hacer existir en las conciencias y en las cosas las divisiones del mundo social 
… [al] clasificar a los ciudadanos según su fortuna, es el sujeto de un criterio más próximo al del juez que 
al del sabio” (Bourdieu 2002: 14). 

 
7 Empero, la verdad contenida en estos saberes no se entiende específicamente como una relación dialéctica entre 
lo verdadero y lo falso, lo positivo y lo negativo, sino como un conjunto de reglas mediante las cuales se discrimina, 
se separa lo verdadero de lo falso, articulando lo “cierto” a una serie de procedimientos regulados por las prácticas 
de su producción, las leyes, la división, la circulación y la forma en que los enunciados deben funcionar (Foucault 
1999a, 1999b). Como menciona igualmente Foucault (2004), la voluntad de saber –de producir el saber– supera la 
formalidad de las normas establecidas por los lugares, pues está provista también de instintos, pasiones, empeños 
inquisidores, prejuicios y maldad que permean desde la conciencia científica. 

8 Señala De Certeau (2006), que parte del lugar se configura especialmente a través del poder político. Este requiere 
que se enuncie y se anuncie su condición de distinción respecto a lo pasado (a lo ocurrido) y al de la sociedad (bajo 
una paradoja de un “otro” dentro del nosotros); por lo cual crea espacios o instituciones para constituir, legitimar 
y racionalizar su práctica a través de la manipulación de las representaciones, y requiriendo de ficciones que 
autorizan su presente (como una reinterpretación del pasado bajo las prácticas y las escrituras producidas en los 
lugares científicos). 



viii 
 

que cada sociedad tiene para pensarse, en su presente, sobre la base de conocimientos científicos sobre 
el pasado. Dichas prácticas, aunque pensadas como estandarizadas, según el campo o disciplina 
particular, es condicionada localmente por las particularidades de cada lugar y por las relaciones que 
establece con el cuerpo social. 

Abordar esto permite dar cuenta de las relaciones entre los objetos del pasado y los saberes producidos 
a partir de estos. Para atisbar sobre estos, me baso en cuatro aspectos señalados por De Certeau (2006) 
que unen al sujeto/objeto de estudio pretérito con los sujetos/objetos del presente. En primer lugar, al 
tratar sobre las ideologías del pasado, la escritura permea las propias ideologías del escritor, insertas en 
su práctica y a través de la formación de subjetividades que afirman nuevos sentidos al hecho; 
articulándolo a procedimientos científicos para establecer un modo nuevo de comprensión. Sin 
embargo, la ideología no es suficiente para abordar la mirada del investigador. En consecuencia y, en 
segundo lugar, las prácticas interpretativas se enlazan irreductiblemente con las sociales 
contemporáneas al investigador; lo que determina una relación entre los hechos y las cosas –lo 
conocido– y las implicaciones sociales que dotan de sentido y promueven los usos del pasado. Tercero, 
que la escritura del pasado se mueve entre prácticas científicas y sociales y un discurso sobre algo que 
pretende ser una “realidad” del pasado; haciendo posible un tipo específico de comprensión cuando el 
texto produce un nuevo sentido sobre los hechos y las cosas (pero alejándose de estos para procurar 
una nueva verosimilitud inteligible desde el presente). En conclusión, la escritura tiene el potencial de 
transformar lo que es pensado y lo que puede ser pensable de acuerdo con las formas en que cada 
sociedad se comprenda.5  

Este acto de “reconstruir” la evidencia material del pasado se circunscribe entre límites de posibilidad 
capaces de constituir discursos racionales y aceptables por la sociedad. Aunque se mueva entre lo 
normalizado y los límites (De Certeau 2006) remite, por una parte, a producir conocimientos que se 
valoren como auténticos e importantes para la sociedad6. Para ello, el conocimiento generado debe 
ofrecer la posibilidad de establecer nuevas relaciones entre las regularidades y las particularidades; es 
decir, “remitirnos a actos, a personas y todo lo queda fuera del saber y del discurso” (De Certeau 2006: 
100). por otra parte, consecuencia del anterior, resulta en las tensiones sociales, políticas y culturales 
que pueden generar los retornos sobre lo que se había desplazado o invisibilizado partiendo de nuevas 
lecturas sobre los hechos. De allí que el acto de la escritura hace consciente las posibles tensiones que 
pueden generarse sobre un hecho no explicado aún: lo reinterpreta, pero en los límites de lo 
“políticamente correcto”. 

Lograr la aceptación pública para sortear las tensiones provocadas por los retornos al pasado requiere 
la adhesión a una serie de normas que aluden a las posibilidades sobre temas, enfoques y métodos 
científicos; es decir, establece límites sobre lo que se debe investigar y lo que no, sobre lo que debe 
escribirse y cómo. De manera concreta, se transforman y ordenan las realidades a través de la 

 
5 Esta última da mayor importancia al establecimiento de continuidades (desde los orígenes hasta la actualidad) y 
a las valoraciones de la esencia humana en un orden establecido de manera sólida y racional; donde incluso las 
rupturas se entienden como causas y consecuencias de este continuo, no obstante, esta presunta solidez es parte 
de la coherencia necesaria por un tipo de discurso autorizado. Sin embargo, es posible interpretarlo de otras 
maneras que contravengan órdenes y racionalidades establecidas, pero con la oportunidad de inscribirse en lo 
inteligible. 

6 Aspecto que, vinculado con la renuncia de las ciencias sociales y humanas a pensar un saber total, se redirige 
hacia las desviaciones y las diferencias; es decir, visibilizar lo que ha quedado oculto, resaltar la importancia de lo 
particular. 

ix 
 

producción de discursos bajo estándares adjudicados a las prácticas en los lugares específicos. Así, se 
juega en dos planos de la realidad: uno, al desplazar, ocultar y sacar a la luz nuevos hechos, y otro al 
producir un saber que desafía con transformar una realidad existente. La escritura científica es 
poderosa, transforma las representaciones del mundo. 

Por ello, la producción del discurso científico se debe interpretar como un campo de luchas, de 
relaciones de poder. Los lugares permiten entrever las tensiones entre los científicos y su relación con 
otros lugares que le son transversales y necesarios. Esto, indica Foucault (1988), evidencia el 
funcionamiento de relaciones de poder específicas que, al confrontar una verdad existente, deja en 
evidencia la existencia del funcionamiento de los mecanismos utilizados. En esta idea, y considerando 
las condiciones históricas particulares, los lugares sociales de producción escrita se ubican en una 
posición específica en el régimen de verdad existente7. Esta posición está condicionada actualmente, 
menciona Foucault (1999b: 188), por la posición de clase del científico, sus condiciones sociales de vida 
(apegos y vínculos que debe considerar mantener o romper por su adhesión al lugar –y lo que representa 
[Bourdieu 2002]) y, por su condición intelectual (campo de investigación, puesto, condiciones políticas 
y económicas que demanda su jerarquía). Considerando esto, el autor señala que el intelectual se 
relaciona con la verdad a través de la politización de su condición y la del lugar al que pertenece. 
Consecuentemente, una “verdad científica” muestra sus límites posibles por la forma discursiva en que 
se presenta y la institución que la respalda, pero también por las relaciones de dominio y presión de los 
aparatos políticos y económicos8. Esto tiene efectos tanto en las formas de circulación y consumo de la 
producción escrita, como en su uso potencial como núcleo ideológico de los debates políticos y sociales 
sobre lo que es verdadero o falso. 

Respecto a las ciencias sociales, y esto es evidente en la arqueología, el científico vive bajo la sospecha 
de prescribir y proscribir a través de lo que escribe. Así lo menciona Bourdieu (2002) cuando, al 
enunciar, el científico consagra o condena, instituye, dignifica algo como digno de existir o de 
eliminarse. El principal medio: la clasificación. Con ello, se afirma o se niega la existencia de una clase, 
territorio o identidad. Caso similar al proponer categorías, pues con ellas establece nuevos límites a lo 
pensable o legitimado, normalizando el mundo social a través de órdenes arbitrarios. La capacidad de 
su discurso le faculta para “hacer existir en las conciencias y en las cosas las divisiones del mundo social 
… [al] clasificar a los ciudadanos según su fortuna, es el sujeto de un criterio más próximo al del juez que 
al del sabio” (Bourdieu 2002: 14). 

 
7 Empero, la verdad contenida en estos saberes no se entiende específicamente como una relación dialéctica entre 
lo verdadero y lo falso, lo positivo y lo negativo, sino como un conjunto de reglas mediante las cuales se discrimina, 
se separa lo verdadero de lo falso, articulando lo “cierto” a una serie de procedimientos regulados por las prácticas 
de su producción, las leyes, la división, la circulación y la forma en que los enunciados deben funcionar (Foucault 
1999a, 1999b). Como menciona igualmente Foucault (2004), la voluntad de saber –de producir el saber– supera la 
formalidad de las normas establecidas por los lugares, pues está provista también de instintos, pasiones, empeños 
inquisidores, prejuicios y maldad que permean desde la conciencia científica. 

8 Señala De Certeau (2006), que parte del lugar se configura especialmente a través del poder político. Este requiere 
que se enuncie y se anuncie su condición de distinción respecto a lo pasado (a lo ocurrido) y al de la sociedad (bajo 
una paradoja de un “otro” dentro del nosotros); por lo cual crea espacios o instituciones para constituir, legitimar 
y racionalizar su práctica a través de la manipulación de las representaciones, y requiriendo de ficciones que 
autorizan su presente (como una reinterpretación del pasado bajo las prácticas y las escrituras producidas en los 
lugares científicos). 



x 
 

En este sentido, estimo lo expuesto a través de los usos disociativos y paródicos de la escritura sobre el 
pasado que refiere Foucault (2004). Estos procuran reconocer y mantener continuidades hasta el 
presente, dando sentido a la idea de que ciertos saberes producidos “siempre han existido”. Esto sucede 
a través de la escritura, como estrategia para conservar (y en un sentido “congelar”) los referentes del 
pasado para los que vendrán después y dificultar nuevas creaciones culturales y sociales; reclamando 
cierta fidelidad al pasado mismo. En concreto, según el autor, la escritura sobre el pasado tiene como 
objetivo “restituir las grandes cimas del devenir, mantenerlas en presencia perpetua, venerar” 
(Foucault 2004: 65). Así, estamos ante la “historia anticuario” y la “historia monumental” 
respectivamente; las cuales se justifican ante la sola voluntad del saber.9 

Así, el interés por el pasado material ha rondado por distintos derroteros que, encaminados en procesos 
históricos particulares, han conectado diferentes condiciones como la curiosidad por lo que pasó, hasta 
la explicación del cambio cultural en las sociedades antiguas10. Pero como mencioné, no es mi interés 
proponer o sostener orígenes, sino constituir una genealogía en el sentido foulcaultiano (Foucault 2004), 
para localizar singularidades11 –y su articulación con las regularidades, como señala De Certeau (2006)– 
que establecieron las condiciones para que las representaciones de lo que hoy entendemos como 

 
9 Pero, si la escritura científica conquista, transforma y produce discursos poderosos, no podemos dejar de remitir 
que lo olvidado permanece a través de las resistencias y supervivencias; con el potencial de “volver” al pensar en 
nuevos saberes. Bajo esa idea, señala Foucault (1999a) que en la actualidad los intelectuales han descubierto que 
las “masas”, la “plebe”, no requieren necesariamente de una producción científica para saber o recordar. Lo que 
ocurre es que existe un sistema de poder que procura obstaculizar, prohibir e invalidar el saber de las masas. Este 
sistema no existe desde un lugar fuera de ellas, sino que se encuentra entramado en la misma sociedad, 
produciendo un efecto al pensar a los científicos como agentes de la conciencia social. En el mismo orden, sugiere 
Bourdieu (2002: 14), que es posible, desde las mismas ciencias sociales, ir en contra del “monopolio de la 
representación legítima del mundo social”; o en palabras de Foucault: “contra la indignidad de hablar en nombre 
de los demás” (Foucault 1999a: 108), pues cuando las masas pudieron hablar –sugiere este último– resultó que 
tenían “teorías” para dar cuenta de las condiciones que han dado lugar a su continuidad y su contingencia 
histórica. En este caso se presentan tensiones entre las interpretaciones que provienen de la academia y/o del 
estamento político contra las que se producen en otros sectores sociales; siendo el término disonancia el que puede 
representar estas diferencias y las relaciones desiguales entre actores (al menos dentro de la relación del 
patrimonio y la arqueología). Tunbridge y Ashworth (1996), lo proponen para señalar las posibles discordancias o 
incongruencias que pueden establecerse a partir de la patrimonialización; estas se manifiestan en tensiones que 
pueden presentarse de manera activa u oculta. Se basa en el principio que, si todo patrimonio representa a un 
grupo, no puede representar a otro, es decir, lo deshereda total o parcialmente. Ello trae como consecuencia la 
posibilidad de nuevas tensiones o de contra respuestas al sentimiento de apropiación del pasado (Graham et al. 
2005). La posibilidad de nuevos significados sobre el pasado material, fuera de los intentos hegemónicos será una 
tendencia durante la segunda mitad del siglo XX, luego de los cambios geopolíticos que, como efecto, tuvieron los 
derroteros de la segunda gran guerra. 

10 Según Abu Khafajah y Badran (2015: 107) con la profesionalización de la arqueología, durante el siglo XIX, “se 
transfirió del material del pasado, de sitios y artefactos arqueológicos abstractos, a un proceso a través del cual se 
definieron el ‘yo’ y el ‘otro’” [It transferred material of the past from abstract archaeological sites and artefacts to 
a process through which the ‘self’ and the ‘other’ were defined]. 

11 Para Foucault la genealogía se opone a buscar los orígenes, pues trataría solamente de lo ya conocido, lo que ya 
existía; más bien le sigo en la idea de ir sobre los “azares de los comienzos”; de lo que se oponía a lo regular e hizo 
posible su constitución como “otra cosa” (Foucault 2004: 23). Es decir, el hecho que concebimos hoy se ha 
configurado por sus particularidades, desplazamientos y oposiciones a la “cosa” que fue en otro momento. 

xi 
 

patrimonio cultural se haya transversalizado con los campos de estudio sobre el pasado material, hasta 
llegar a la disciplina científica de la arqueología. 

  

Una genealogía del Pensamiento Patrimonialista 

Para diseñar mi propuesta genealógica consideré las formas en que históricamente se han producido 
los diferentes órdenes y relaciones con el tiempo a través de los referentes materiales. Particularmente 
el patrimonio, como señala Hartog (2007), se ha configurado como un indicador del régimen de 
historicidad de nuestro tiempo presente.12 

Menciona Hartog que esto ha sido posible por una serie de condiciones históricas para su surgimiento: 
una convergencia entre la práctica del coleccionismo, la preocupación por la conservación y la 
restauración, la creación gradual de la categoría “monumento histórico” y, la más importante, una 
forma de articulación que dota de sentido la relación de las condiciones anteriores con el mundo y el 
tiempo presente. Desde esta generalidad, proponer una comprensión de la especificidad y el lugar que 
ha tomado el concepto de patrimonio en contextos específicos, debe considera: a) las condiciones de 
posibilidad que permitieron el surgimiento del concepto de patrimonio, b) las relaciones específicas con 
el mundo y el tiempo que den cuenta de las crisis en los cambios de regímenes de historicidad y, c) las 
valoraciones particulares dadas a los referentes materiales del pasado. Para esto, Hartog recurre a la 
categoría semióforos, tomada de Pomian (1999), el cual lo define como “objetos visibles revestidos de 
significación”, las cuales se constituyen a partir de su función y de las actitudes frente a su forma; es 
decir, pueden implicar la coexistencia de funciones (multiplicidad) con la que originalmente se le 
asignó.13 

El marco temporal sugerido por Hartog (2007) y Revel (2014) para rastrear los cambios de comprensión 
y tratamiento de la materialidad pasado, se ubica en el Renacimiento (siglo XV). Este momento marca 
cambios en la recolección y acumulación de las cosas pretéritas que van a dar forma a la práctica 
anticuaria; la cual considerará a la materialidad pretérita no solo como recurso (como materia prima 
para “reparar” o “crear”; usos que ya venía teniendo), sino ahora como modelo, para iluminar el 
presente a través de una herencia recibida (Revel 2014). Al respecto, Hartog (2007) propone como 
relaciones claves: conocimiento como restablecimiento, protección como valoración y erudición como 
fuerza para la renovación. Al mismo tiempo, Revel (2014) señala una crisis del tiempo que dio paso a 
este proceso, marcado por el desplazamiento entre pasado concluido (pensado antes del Renacimiento) 
a un pasado valorado, es decir, como un “ejemplo a seguir” que condicionó la posibilidad de abrir el 
tiempo presente hacia el pasado. Aunado a ello, como sugiere Hartog (2007), la aparición de una 

 
12 Hartog (2007) le define como una expresión específica de un orden imperante sobre las experiencias del tiempo, 
determinando las formas de articulación entre pasado, presente y futuro y dotándolos de un sentido diferente 
respecto a los regímenes anteriores. Este paso de un régimen a otro es producto de una crisis en la concepción del 
tiempo, impulsado por las incertidumbres y las expectativas que, respecto a un presente contemporáneo, se 
producen a partir de una sensación de ruptura o continuidad con el pasado y el futuro. 

13 Pomian además señala que, “a diferencia de las formas y de los materiales, que son cualitativamente 
irreductibles unas y otros, las funciones, por específicas y puntuales que sean, se dejan tratar como casos 
particulares de funciones más generales, como lo ilustra la historia de las herramientas, por ejemplo, caracterizada 
por su diferenciación progresiva. Nuestro propósito consiste, entonces, en determinar las funciones más generales 
que hubieran permitido dividir el conjunto de objetos en algunas clases, dentro de las cuales se puede proceder a 
especificaciones tan a fondo como se quiera” (1999: 87). 



x 
 

En este sentido, estimo lo expuesto a través de los usos disociativos y paródicos de la escritura sobre el 
pasado que refiere Foucault (2004). Estos procuran reconocer y mantener continuidades hasta el 
presente, dando sentido a la idea de que ciertos saberes producidos “siempre han existido”. Esto sucede 
a través de la escritura, como estrategia para conservar (y en un sentido “congelar”) los referentes del 
pasado para los que vendrán después y dificultar nuevas creaciones culturales y sociales; reclamando 
cierta fidelidad al pasado mismo. En concreto, según el autor, la escritura sobre el pasado tiene como 
objetivo “restituir las grandes cimas del devenir, mantenerlas en presencia perpetua, venerar” 
(Foucault 2004: 65). Así, estamos ante la “historia anticuario” y la “historia monumental” 
respectivamente; las cuales se justifican ante la sola voluntad del saber.9 

Así, el interés por el pasado material ha rondado por distintos derroteros que, encaminados en procesos 
históricos particulares, han conectado diferentes condiciones como la curiosidad por lo que pasó, hasta 
la explicación del cambio cultural en las sociedades antiguas10. Pero como mencioné, no es mi interés 
proponer o sostener orígenes, sino constituir una genealogía en el sentido foulcaultiano (Foucault 2004), 
para localizar singularidades11 –y su articulación con las regularidades, como señala De Certeau (2006)– 
que establecieron las condiciones para que las representaciones de lo que hoy entendemos como 

 
9 Pero, si la escritura científica conquista, transforma y produce discursos poderosos, no podemos dejar de remitir 
que lo olvidado permanece a través de las resistencias y supervivencias; con el potencial de “volver” al pensar en 
nuevos saberes. Bajo esa idea, señala Foucault (1999a) que en la actualidad los intelectuales han descubierto que 
las “masas”, la “plebe”, no requieren necesariamente de una producción científica para saber o recordar. Lo que 
ocurre es que existe un sistema de poder que procura obstaculizar, prohibir e invalidar el saber de las masas. Este 
sistema no existe desde un lugar fuera de ellas, sino que se encuentra entramado en la misma sociedad, 
produciendo un efecto al pensar a los científicos como agentes de la conciencia social. En el mismo orden, sugiere 
Bourdieu (2002: 14), que es posible, desde las mismas ciencias sociales, ir en contra del “monopolio de la 
representación legítima del mundo social”; o en palabras de Foucault: “contra la indignidad de hablar en nombre 
de los demás” (Foucault 1999a: 108), pues cuando las masas pudieron hablar –sugiere este último– resultó que 
tenían “teorías” para dar cuenta de las condiciones que han dado lugar a su continuidad y su contingencia 
histórica. En este caso se presentan tensiones entre las interpretaciones que provienen de la academia y/o del 
estamento político contra las que se producen en otros sectores sociales; siendo el término disonancia el que puede 
representar estas diferencias y las relaciones desiguales entre actores (al menos dentro de la relación del 
patrimonio y la arqueología). Tunbridge y Ashworth (1996), lo proponen para señalar las posibles discordancias o 
incongruencias que pueden establecerse a partir de la patrimonialización; estas se manifiestan en tensiones que 
pueden presentarse de manera activa u oculta. Se basa en el principio que, si todo patrimonio representa a un 
grupo, no puede representar a otro, es decir, lo deshereda total o parcialmente. Ello trae como consecuencia la 
posibilidad de nuevas tensiones o de contra respuestas al sentimiento de apropiación del pasado (Graham et al. 
2005). La posibilidad de nuevos significados sobre el pasado material, fuera de los intentos hegemónicos será una 
tendencia durante la segunda mitad del siglo XX, luego de los cambios geopolíticos que, como efecto, tuvieron los 
derroteros de la segunda gran guerra. 

10 Según Abu Khafajah y Badran (2015: 107) con la profesionalización de la arqueología, durante el siglo XIX, “se 
transfirió del material del pasado, de sitios y artefactos arqueológicos abstractos, a un proceso a través del cual se 
definieron el ‘yo’ y el ‘otro’” [It transferred material of the past from abstract archaeological sites and artefacts to 
a process through which the ‘self’ and the ‘other’ were defined]. 

11 Para Foucault la genealogía se opone a buscar los orígenes, pues trataría solamente de lo ya conocido, lo que ya 
existía; más bien le sigo en la idea de ir sobre los “azares de los comienzos”; de lo que se oponía a lo regular e hizo 
posible su constitución como “otra cosa” (Foucault 2004: 23). Es decir, el hecho que concebimos hoy se ha 
configurado por sus particularidades, desplazamientos y oposiciones a la “cosa” que fue en otro momento. 

xi 
 

patrimonio cultural se haya transversalizado con los campos de estudio sobre el pasado material, hasta 
llegar a la disciplina científica de la arqueología. 

  

Una genealogía del Pensamiento Patrimonialista 

Para diseñar mi propuesta genealógica consideré las formas en que históricamente se han producido 
los diferentes órdenes y relaciones con el tiempo a través de los referentes materiales. Particularmente 
el patrimonio, como señala Hartog (2007), se ha configurado como un indicador del régimen de 
historicidad de nuestro tiempo presente.12 

Menciona Hartog que esto ha sido posible por una serie de condiciones históricas para su surgimiento: 
una convergencia entre la práctica del coleccionismo, la preocupación por la conservación y la 
restauración, la creación gradual de la categoría “monumento histórico” y, la más importante, una 
forma de articulación que dota de sentido la relación de las condiciones anteriores con el mundo y el 
tiempo presente. Desde esta generalidad, proponer una comprensión de la especificidad y el lugar que 
ha tomado el concepto de patrimonio en contextos específicos, debe considera: a) las condiciones de 
posibilidad que permitieron el surgimiento del concepto de patrimonio, b) las relaciones específicas con 
el mundo y el tiempo que den cuenta de las crisis en los cambios de regímenes de historicidad y, c) las 
valoraciones particulares dadas a los referentes materiales del pasado. Para esto, Hartog recurre a la 
categoría semióforos, tomada de Pomian (1999), el cual lo define como “objetos visibles revestidos de 
significación”, las cuales se constituyen a partir de su función y de las actitudes frente a su forma; es 
decir, pueden implicar la coexistencia de funciones (multiplicidad) con la que originalmente se le 
asignó.13 

El marco temporal sugerido por Hartog (2007) y Revel (2014) para rastrear los cambios de comprensión 
y tratamiento de la materialidad pasado, se ubica en el Renacimiento (siglo XV). Este momento marca 
cambios en la recolección y acumulación de las cosas pretéritas que van a dar forma a la práctica 
anticuaria; la cual considerará a la materialidad pretérita no solo como recurso (como materia prima 
para “reparar” o “crear”; usos que ya venía teniendo), sino ahora como modelo, para iluminar el 
presente a través de una herencia recibida (Revel 2014). Al respecto, Hartog (2007) propone como 
relaciones claves: conocimiento como restablecimiento, protección como valoración y erudición como 
fuerza para la renovación. Al mismo tiempo, Revel (2014) señala una crisis del tiempo que dio paso a 
este proceso, marcado por el desplazamiento entre pasado concluido (pensado antes del Renacimiento) 
a un pasado valorado, es decir, como un “ejemplo a seguir” que condicionó la posibilidad de abrir el 
tiempo presente hacia el pasado. Aunado a ello, como sugiere Hartog (2007), la aparición de una 

 
12 Hartog (2007) le define como una expresión específica de un orden imperante sobre las experiencias del tiempo, 
determinando las formas de articulación entre pasado, presente y futuro y dotándolos de un sentido diferente 
respecto a los regímenes anteriores. Este paso de un régimen a otro es producto de una crisis en la concepción del 
tiempo, impulsado por las incertidumbres y las expectativas que, respecto a un presente contemporáneo, se 
producen a partir de una sensación de ruptura o continuidad con el pasado y el futuro. 

13 Pomian además señala que, “a diferencia de las formas y de los materiales, que son cualitativamente 
irreductibles unas y otros, las funciones, por específicas y puntuales que sean, se dejan tratar como casos 
particulares de funciones más generales, como lo ilustra la historia de las herramientas, por ejemplo, caracterizada 
por su diferenciación progresiva. Nuestro propósito consiste, entonces, en determinar las funciones más generales 
que hubieran permitido dividir el conjunto de objetos en algunas clases, dentro de las cuales se puede proceder a 
especificaciones tan a fondo como se quiera” (1999: 87). 



xii 
 

conciencia de la distancia, de presencia y ausencia, rompe con cualquier intención de conocimiento 
total del pasado14. Estas formas se mantendrían estables durante los siglos XVI y XVII. 

Pero, para el siglo XVIII (en momentos de la Ilustración), Revel (2014) menciona que comenzarán a 
surgir las primeras preocupaciones por preservar los vestigios materiales, a partir de su rasgo 
“monumental”; indicadores de un nuevo tipo de riqueza simbólica principalmente, y en menor medida, 
económica. Con ello, la noción de antigüedad se estableció como una nueva forma de sensibilidad 
respecto a los valores de los referentes. No obstante, señala el autor, no existen indicios que determinen 
que estos aspectos iniciaran actuaciones o políticas deliberadas y sistemáticas de conservación 
inventariado.  

Estos dos últimos autores coinciden en que, es hasta finales del siglo XVIII y específicamente en 
momentos de la Revolución Francesa, que se comienzan a generar nuevas condiciones sobre el pasado, 
su materialidad y su papel. Esto, en términos de Hartog (2007: 204), se desarrolla dentro de otra crisis 
del tiempo, donde el futuro estaría en construcción, como un deber y la “regeneración” del pasado como 
centro de un debate sobre cómo interpretar y actuar sobre el pasado, ahora “en nombre y virtud de la 
libertad”. Una noción de ruptura con el antiguo régimen político debió asumir un discurso que 
procurara la valoración positiva de la materialidad “absolutista” en nombre de la herencia colectiva de 
la nueva nación. Para Revel (2014) se sienta una nueva “razón patrimonial”, pues el logro de ver un 
patrimonio familiar convertido en uno nacional podría lograr lo que el patriotismo no pudo. Pero otro 
punto más comprende este autor: la idea de valorar simbólicamente las obras del pasado como signos 
del genio humano, como intemporal, y no como representación de un tiempo caduco. Nuevos 
semióforos marcados por la transferencia de soberanía a un colectivo: la nación. La crisis del tiempo, 
para Hartog (2007), se enfrentaría entonces a través de la periodización del pasado, lo cual atendería el 
problema de las rupturas y de la aceleración del tiempo causada por el nuevo papel del futuro como 
motor. Hartog agrega algo más: es hasta el siglo XIX cuando se hace evidente la intención de 
universalizar esta nueva relación entre el tiempo y los referentes del pasado, principalmente con el 
establecimiento y formalización de instituciones y orientaciones para una futura política patrimonial. 
Ello, no solo atenderá los aspectos legislativos y burocráticos, sino impulsará una eclosión de categorías 
fundadas en las diversas estimaciones sobre lo que podría ser o no considerado como valioso. 

La diversidad de categorías tuvo como eje la identidad, transliterada en sentidos de pertenencia locales 
o regionales. Empero, la nación como nueva “realidad” tuvo el efecto de crear discursos que fueron 
colocando a las “tradiciones” en su ámbito (Nora 2008). La disciplina histórica, como garante de la 
historia nacional, procuró configurar un pasado sin vacíos ni fallas, ajustable, en mayor o menor medida, 
a los recursos que la diversidad ofrecía, para hacerla “de todos”. Menciona Nora (2008) que esta 
dinámica tuvo como efecto otra crisis temporal, aunada al tiempo acelerado producto de un presente 
futurizado: la multiplicidad, donde el carácter colectivo y plural de la memoria quedó atrapado y 
silenciado por las representaciones históricas científicas, creando tensiones por su ya consciente 
imposibilidad de totalización sobre el pasado15. Así, la historia se apoderó de los objetos de la tradición 

 
14 Con ello el autor introduce la posibilidad del “goce estético” como forma de aprehender lo pretérito, lo que 
sentará las bases para un proyecto futuro: la historia del arte –importante base del pensamiento patrimonialista. 

15 “La memoria es un absoluto y la historia solo conoce lo relativo” refiere Nora (2008: 21). Para el autor, la principal 
diferencia entre memoria e historia (ciencia) está en su alcance. La memoria depende de un lazo presente que 
inserta el recuerdo en la cotidianidad de la vida, evoluciona, se transforma en el fragor de la relación entre 
recordar y olvidar, donde no parecen haber preocupaciones por las omisiones (conscientes o inconscientes), pero 
 

xiii 
 

mediante la práctica científica y la pedagógica, seleccionando y silenciando referentes del pasado en 
pro de construir historias nacionales en forma de relatos que intentaron “memorizar” todo, cercenando 
la relación recuerdo/olvido del régimen de historicidad anterior (Nora 2008). 

Y ya, para las primeras décadas del siglo XX, se comenzó a experimentar una nueva relación con el 
mundo y con el tiempo donde, el Estado-Nación, irá reemplazándose por el Estado-Sociedad, según Nora 
(Nora 2008). Con ello, un saber vendrá de vuelta con más impulso: el de la multiplicidad de memorias 
particulares. Este retorno transformó la comprensión del papel de la historia científica pues, ante esta 
“memoria retornada” en lugares, comenzó a sobrevivir la conciencia conmemorativa en forma de 
historia. Pero, a diferencia de los productos de una ciencia sobre el pasado, los “lugares de memoria” 
son creados por decreto o por voluntad colectiva; moviéndose entre la simplicidad y la ambigüedad, 
pues se abren a las interpretaciones de las experiencias personales, pero también a la elaboración 
abstracta del historiador16. En este sentido, Hartog (2007) señala que lo construido como monumento 
en momentos anteriores, hoy es sustituido por el “memorial”, en tanto su función para revivir, 
transmitir y mantener la memoria. Esto no escapa de las tensiones entre la diversidad de voces, 
interpretaciones y usos del pasado material, siendo la principal que los lugares de memoria toman el 
lugar de la historia nacional (Hartog 2007; Nora 2008; Revel 2014). 

Así, para Hartog (2007), el patrimonio es una noción para atender la crisis temporal de nuestro tiempo 
presente. El patrimonio y la memoria (los lugares de) se fueron configurando como demanda, derecho 
y deber sobre un futuro que ya no expresa la “esperanza” de algún proyecto por construir o culminar, 
sino como amenaza sobre lo que, del pasado, queda en el presente. Esta crisis, refiere Revel (2014), se 
muestra en la década de los setenta del siglo XX, desestabilizando la idea de progreso, donde el 
paradigma regente, patrimonialmente hablando, es el de conservar (Hartog [2007: 231] le refiere como 
un principio de precaución para enfrentar las incertidumbres, ante las incapacidades políticas, sociales 
y científicas por resolver lo que el presente está haciendo al futuro). 

Esto trajo algunas consecuencias ya referidas: la ampliación del repertorio patrimonial, la 
multiplicación y diversificación de actores y una pujante invención de tradiciones. Esto, incluso, ha 
colocado en nuestro presente una fuerte presión sobre los elementos principales del patrimonio, 

 
tampoco por el retorno de episodios anteriores con diferentes lecturas y usos otorgados por las conveniencias del 
presente grupal, en pro de mantener su cohesión. Como proceso de un grupo social, su alcance es limitado espacial 
y temporalmente, pues la experiencia compartida es posible de manera reducida y medible por los efectos sobre 
los integrantes del grupo (es individualizada y a la vez colectivizada, es decir, local). Se hace posible por la 
coincidencia en los correlatos de quienes viven la experiencia, siendo este contenido lo transmisible; pero también 
retoma vivencias personales para oscurecer, afirmar o transformar elementos en los relatos. Por su parte la 
historia, como ciencia, pretende a través de las experiencias, constituir una experiencia que abarque la de un todo 
(de allí su vocación universal, como plantea el autor). Requiere de un método –operación– que valide su 
producción y permita establecer relaciones entre las cosas y los hechos; por ello los vacíos son incómodos y las 
continuidades lo anhelado. Si, como menciona Nora (2008: 21), “la historia es deslegitimización [sic] del pasado 
vivido” es porque la historia parece requerir que el presente viva en el pasado, y viceversa, con el fin de legitimar 
su versión del pasado. 

16 Dos son los propósitos que Nora define: el primero, ser un medio para conocer un pasado que se ignora y que es 
poco necesario “memorizar”, pues el lugar en sí mismo es su contenedor y referencia, y siempre se debería poder 
acudir a él. El segundo, pretende ser la materialización de la lucha por reivindicaciones, renovaciones o 
valoraciones del tiempo (lo antiguo frente a lo actual, el futuro frente al pasado). Pero, en ambos casos, su 
supervivencia depende de la “vigilancia conmemorativa” (Nora 2008: 24) pues, de lo contrario, sucumbiría ante la 
historia. Los lugares de memoria. 



xii 
 

conciencia de la distancia, de presencia y ausencia, rompe con cualquier intención de conocimiento 
total del pasado14. Estas formas se mantendrían estables durante los siglos XVI y XVII. 

Pero, para el siglo XVIII (en momentos de la Ilustración), Revel (2014) menciona que comenzarán a 
surgir las primeras preocupaciones por preservar los vestigios materiales, a partir de su rasgo 
“monumental”; indicadores de un nuevo tipo de riqueza simbólica principalmente, y en menor medida, 
económica. Con ello, la noción de antigüedad se estableció como una nueva forma de sensibilidad 
respecto a los valores de los referentes. No obstante, señala el autor, no existen indicios que determinen 
que estos aspectos iniciaran actuaciones o políticas deliberadas y sistemáticas de conservación 
inventariado.  

Estos dos últimos autores coinciden en que, es hasta finales del siglo XVIII y específicamente en 
momentos de la Revolución Francesa, que se comienzan a generar nuevas condiciones sobre el pasado, 
su materialidad y su papel. Esto, en términos de Hartog (2007: 204), se desarrolla dentro de otra crisis 
del tiempo, donde el futuro estaría en construcción, como un deber y la “regeneración” del pasado como 
centro de un debate sobre cómo interpretar y actuar sobre el pasado, ahora “en nombre y virtud de la 
libertad”. Una noción de ruptura con el antiguo régimen político debió asumir un discurso que 
procurara la valoración positiva de la materialidad “absolutista” en nombre de la herencia colectiva de 
la nueva nación. Para Revel (2014) se sienta una nueva “razón patrimonial”, pues el logro de ver un 
patrimonio familiar convertido en uno nacional podría lograr lo que el patriotismo no pudo. Pero otro 
punto más comprende este autor: la idea de valorar simbólicamente las obras del pasado como signos 
del genio humano, como intemporal, y no como representación de un tiempo caduco. Nuevos 
semióforos marcados por la transferencia de soberanía a un colectivo: la nación. La crisis del tiempo, 
para Hartog (2007), se enfrentaría entonces a través de la periodización del pasado, lo cual atendería el 
problema de las rupturas y de la aceleración del tiempo causada por el nuevo papel del futuro como 
motor. Hartog agrega algo más: es hasta el siglo XIX cuando se hace evidente la intención de 
universalizar esta nueva relación entre el tiempo y los referentes del pasado, principalmente con el 
establecimiento y formalización de instituciones y orientaciones para una futura política patrimonial. 
Ello, no solo atenderá los aspectos legislativos y burocráticos, sino impulsará una eclosión de categorías 
fundadas en las diversas estimaciones sobre lo que podría ser o no considerado como valioso. 

La diversidad de categorías tuvo como eje la identidad, transliterada en sentidos de pertenencia locales 
o regionales. Empero, la nación como nueva “realidad” tuvo el efecto de crear discursos que fueron 
colocando a las “tradiciones” en su ámbito (Nora 2008). La disciplina histórica, como garante de la 
historia nacional, procuró configurar un pasado sin vacíos ni fallas, ajustable, en mayor o menor medida, 
a los recursos que la diversidad ofrecía, para hacerla “de todos”. Menciona Nora (2008) que esta 
dinámica tuvo como efecto otra crisis temporal, aunada al tiempo acelerado producto de un presente 
futurizado: la multiplicidad, donde el carácter colectivo y plural de la memoria quedó atrapado y 
silenciado por las representaciones históricas científicas, creando tensiones por su ya consciente 
imposibilidad de totalización sobre el pasado15. Así, la historia se apoderó de los objetos de la tradición 

 
14 Con ello el autor introduce la posibilidad del “goce estético” como forma de aprehender lo pretérito, lo que 
sentará las bases para un proyecto futuro: la historia del arte –importante base del pensamiento patrimonialista. 

15 “La memoria es un absoluto y la historia solo conoce lo relativo” refiere Nora (2008: 21). Para el autor, la principal 
diferencia entre memoria e historia (ciencia) está en su alcance. La memoria depende de un lazo presente que 
inserta el recuerdo en la cotidianidad de la vida, evoluciona, se transforma en el fragor de la relación entre 
recordar y olvidar, donde no parecen haber preocupaciones por las omisiones (conscientes o inconscientes), pero 
 

xiii 
 

mediante la práctica científica y la pedagógica, seleccionando y silenciando referentes del pasado en 
pro de construir historias nacionales en forma de relatos que intentaron “memorizar” todo, cercenando 
la relación recuerdo/olvido del régimen de historicidad anterior (Nora 2008). 

Y ya, para las primeras décadas del siglo XX, se comenzó a experimentar una nueva relación con el 
mundo y con el tiempo donde, el Estado-Nación, irá reemplazándose por el Estado-Sociedad, según Nora 
(Nora 2008). Con ello, un saber vendrá de vuelta con más impulso: el de la multiplicidad de memorias 
particulares. Este retorno transformó la comprensión del papel de la historia científica pues, ante esta 
“memoria retornada” en lugares, comenzó a sobrevivir la conciencia conmemorativa en forma de 
historia. Pero, a diferencia de los productos de una ciencia sobre el pasado, los “lugares de memoria” 
son creados por decreto o por voluntad colectiva; moviéndose entre la simplicidad y la ambigüedad, 
pues se abren a las interpretaciones de las experiencias personales, pero también a la elaboración 
abstracta del historiador16. En este sentido, Hartog (2007) señala que lo construido como monumento 
en momentos anteriores, hoy es sustituido por el “memorial”, en tanto su función para revivir, 
transmitir y mantener la memoria. Esto no escapa de las tensiones entre la diversidad de voces, 
interpretaciones y usos del pasado material, siendo la principal que los lugares de memoria toman el 
lugar de la historia nacional (Hartog 2007; Nora 2008; Revel 2014). 

Así, para Hartog (2007), el patrimonio es una noción para atender la crisis temporal de nuestro tiempo 
presente. El patrimonio y la memoria (los lugares de) se fueron configurando como demanda, derecho 
y deber sobre un futuro que ya no expresa la “esperanza” de algún proyecto por construir o culminar, 
sino como amenaza sobre lo que, del pasado, queda en el presente. Esta crisis, refiere Revel (2014), se 
muestra en la década de los setenta del siglo XX, desestabilizando la idea de progreso, donde el 
paradigma regente, patrimonialmente hablando, es el de conservar (Hartog [2007: 231] le refiere como 
un principio de precaución para enfrentar las incertidumbres, ante las incapacidades políticas, sociales 
y científicas por resolver lo que el presente está haciendo al futuro). 

Esto trajo algunas consecuencias ya referidas: la ampliación del repertorio patrimonial, la 
multiplicación y diversificación de actores y una pujante invención de tradiciones. Esto, incluso, ha 
colocado en nuestro presente una fuerte presión sobre los elementos principales del patrimonio, 

 
tampoco por el retorno de episodios anteriores con diferentes lecturas y usos otorgados por las conveniencias del 
presente grupal, en pro de mantener su cohesión. Como proceso de un grupo social, su alcance es limitado espacial 
y temporalmente, pues la experiencia compartida es posible de manera reducida y medible por los efectos sobre 
los integrantes del grupo (es individualizada y a la vez colectivizada, es decir, local). Se hace posible por la 
coincidencia en los correlatos de quienes viven la experiencia, siendo este contenido lo transmisible; pero también 
retoma vivencias personales para oscurecer, afirmar o transformar elementos en los relatos. Por su parte la 
historia, como ciencia, pretende a través de las experiencias, constituir una experiencia que abarque la de un todo 
(de allí su vocación universal, como plantea el autor). Requiere de un método –operación– que valide su 
producción y permita establecer relaciones entre las cosas y los hechos; por ello los vacíos son incómodos y las 
continuidades lo anhelado. Si, como menciona Nora (2008: 21), “la historia es deslegitimización [sic] del pasado 
vivido” es porque la historia parece requerir que el presente viva en el pasado, y viceversa, con el fin de legitimar 
su versión del pasado. 

16 Dos son los propósitos que Nora define: el primero, ser un medio para conocer un pasado que se ignora y que es 
poco necesario “memorizar”, pues el lugar en sí mismo es su contenedor y referencia, y siempre se debería poder 
acudir a él. El segundo, pretende ser la materialización de la lucha por reivindicaciones, renovaciones o 
valoraciones del tiempo (lo antiguo frente a lo actual, el futuro frente al pasado). Pero, en ambos casos, su 
supervivencia depende de la “vigilancia conmemorativa” (Nora 2008: 24) pues, de lo contrario, sucumbiría ante la 
historia. Los lugares de memoria. 



xiv 
 

instaurados durante el siglo XX: la autenticidad se ha venido reajustando a condiciones cada vez más 
específicas, superando la antigüedad y la genialidad como límites. Con todo esto, Hartog (2007) propone 
una nueva serie de condiciones históricas de posibilidad –apreciable desde la década de 1980– para lo 
que denomina el momento de la historia-patrimonio: a) tensiones entre las formas jurídicas y sociales 
en pro de nuevos límites que justifiquen las actuaciones desde las políticas públicas ante un momento 
donde “todo-es-patrimonio”; b) tratamiento al patrimonio como referente de identidades (encontradas 
o reencontradas); c) la multiplicación de los tipos de referentes, actores y de las escalas geográficas17; d) 
robustecimiento del uso del término “patrimonio”, mientras cae cada vez más en desuso el de 
“monumento”, convirtiéndose en lugar para el “memorial”18; e) la memoria-nacional compite por su 
legitimidad con memorias parciales, particulares, sectoriales; f) el papel del Estado cambia respecto a 
imponer sus valoraciones y lidia con la disonancia; y g) el patrimonio convertido en una rama de las 
industrias del ocio y del espectáculo, insertando las valoraciones sobre el pasado en los ritmos 
acelerados de la economía mercantilista. 

Bajo estas condiciones, menciona Hartog (2007), el patrimonio se convierte en lo que nos define 
actualmente. Con la patrimonialización se cumple con el “deber” de memoria. Este, como respuesta a la 
crisis del tiempo presente, incorpora dos nuevos elementos a la experiencia del tiempo: la 
responsabilidad y la precaución ante la degradación del patrimonio presente lo que, ante un futuro 
incierto, sugiere la degradación también de los legatarios. El tiempo, entonces, percibido como 
irreversible y necesitado de un desarrollo durable requiere nuevamente la posibilidad de una 
continuidad que no debería admitir rupturas. Por lo que “el patrimonio es, a la vez, percibido como una 
obligación insistente, subespecie de la deuda con respecto al pasado, y como una perpetua invención de 
la cual produciríamos nuestra singularidad” (Revel 2014: 24). 

Aunque las propuestas de estos autores se fundan en gran parte en el fenómeno patrimonial 
comprendido en la actualidad, es posible rastrear el germen de estos elementos y sus transformaciones 
o ajustes durante el siglo XIX en México. 

 

Un amplio siglo XIX mexicano 

El interés por el pasado material en el territorio del actual México es anterior a su posibilidad de ser una 
nación independiente políticamente, pero fue requisito para su existencia y reconocimiento. El estudio 
sistemático de las cosas y sitios del llamado pasado antiguo y el reconocimiento formal de estos 
referentes (normados, legislados e incorporados a procedimientos oficiales) se protegieron e 
intervinieron antes de enunciarse como patrimonio. Sin “arqueología” ni “patrimonio”, estas 

 
17 Esto, según Revel (2014), promovió los intentos de estandarización en las actuaciones impuestas por entes 
nacionales y supranacionales. Así, se fue acentuando aún más la paradoja sobre la propiedad del patrimonio: es de 
todos y a la vez de nadie (De Cesari 2013). 

18 Sin embargo, en el caso de la legislación federal mexicana, el término que subsiste es el de Monumento, el cual 
convive con el concepto de patrimonio a través de la intertextualidad con legislaciones de estados y municipios, 
así como con otras formas normativas asociadas a las prácticas sobre la materialidad pretérita que se ejerce ya sea 
desde espacios académicos o de la función pública. Podemos señalar que el vocablo “patrimonio” es más utilizado 
en diversas esferas, sobreentendiéndose que acusa a monumentos (arqueológicos, históricos o artísticos) y a otras 
manifestaciones culturales, dependiendo de los alcances de los dispositivos legales particulares. 

xv 
 

actuaciones ya presentaban formas inteligibles –aunque equívocas desde nuestro presente– entre las 
personas y grupos interesados en vincularse con los monumentos y las antigüedades mexicanas. 

Para rastrear y ubicar estas formas de actuar y enunciar, propongo un siglo XIX ampliado como marco 
temporal. Un siglo XIX que inicie cerca de 1780 y se alargue hasta mediados de la década de 1910. 
Justifico ello pues, partiendo de la segunda mitad del siglo XVIII, ya comienzan a establecerse ciertas 
condiciones donde los referentes materiales van generando nuevas coherencias a través de un cambio 
profundo en las formas de relacionamiento de sectores de la élite política y erudita con el pasado. Por 
una parte, el interés en los vestigios materiales –objetos, estructuras, ruinas, sitios o conjuntos– impulsa 
la creación y consolidación de nuevos lenguajes para su estudio, a través de formas valorativas que 
configuran categorías y jerarquías, para incorporarse al conocimiento histórico. Por otra parte, se 
generan grupos y lugares que tenderán a formar espacios de erudición para estudiar, coleccionar y 
producir saberes sobre las cosas del pasado. Estos fueron legitimando, en su reconocimiento y 
autodeterminación como expertos, la posesión de la materialidad y del conocimiento obtenido de ella, 
a partir de sus conocimientos, su vinculación social y sus pretensiones de desarrollar formas concretas 
de sociabilización en torno a las antigüedades y los monumentos. Pero también, en estas últimas 
décadas del siglo XVIII, se comienzan a sentir los efectos de algunas producciones escritas sobre la 
América y el México antes de la conquista por la corona de Castilla. Tres obras fueron importantes: 
Recherches philosophiques sur les Américains (1768-1769), por Cornelius de Pauw (1739-1799), la Histoire des 
deux Indes (1770) de Guillaume-Thomas Raynal (1713-1796) y la History of America (1777) de William 
Robertson (1721-1793). Estas impulsaron un momento de revisión desde los centros peninsulares y 
desde los emergentes lugares criollos. 

Bajo esta propuesta, es posible ubicar cambios a partir de la década de 1780 de la Nueva España. Más que 
los “descubrimientos” de piedras antiguas, fueron las reflexiones sobre las “calidades” de los pueblos 
que les produjeron lo que evidencia un cambio importante; y eruditos como León y Gama, Alzate o el 
abate Clavijero mostraron ya nuevas formas de interpretación. No solo ello, las obras de estos personajes 
criollos sentaron base en contra de correlatos europeos producidos en el mismo momento, al promover 
la revisión crítica de las fuentes escritas y su correlación posible con la evidencia material. Las 
interpretaciones “clásicas” actuales, sitúan a estos autores como los iniciadores de la disciplina 
arqueológica nacional y como “reconocedores” o “protectores” del patrimonio cultural mexicano. Nada 
más alejado. 

Al mismo tiempo, pero en otro contexto, el término patrimonio se asomó tímidamente al campo de su 
acepción como “cultural”. En el marco de la Ilustración europea, y específicamente como efecto de la 
Revolución Francesa, las preocupaciones sobre cómo interpretar, poseer y administrar los bienes 
materiales que fueron expropiándose a la élite del antiguo régimen supusieron nuevas concepciones 
para el trasvase monarquía–nación. Así, incorporar los símbolos de un pasado inmediato, negativo, a las 
páginas de la historia fue un reto contra la depredación y destrucción de los referentes, tanto en sentido 
físico como simbólico; pero necesario para reconocer que estos elementos fueron y serían parte de la 
historia de la nueva entidad política. En cierto sentido, borrar este pasado hubiese hecho flaco favor a 
la legitimidad revolucionaria y sus argumentos para el cambio. Patrimoine se presentó como una opción 
momentánea para establecer un término con el cual referirse a las cosas del pasado con potencial para 
materializarse como referente histórico. No obstante, no tuvo trascendencia inmediata en otros 
contextos; pero la idea permaneció, teniendo versiones particulares en momentos donde los procesos 
independentistas americanos y la formación de las naciones iniciaban.  

Significativos serán los últimos 20 años del siglo XIX. Tres importantes debates parlamentarios se dieron 
en torno al futuro de las cosas materiales del pasado y los pienso dentro de un momento de 



xiv 
 

instaurados durante el siglo XX: la autenticidad se ha venido reajustando a condiciones cada vez más 
específicas, superando la antigüedad y la genialidad como límites. Con todo esto, Hartog (2007) propone 
una nueva serie de condiciones históricas de posibilidad –apreciable desde la década de 1980– para lo 
que denomina el momento de la historia-patrimonio: a) tensiones entre las formas jurídicas y sociales 
en pro de nuevos límites que justifiquen las actuaciones desde las políticas públicas ante un momento 
donde “todo-es-patrimonio”; b) tratamiento al patrimonio como referente de identidades (encontradas 
o reencontradas); c) la multiplicación de los tipos de referentes, actores y de las escalas geográficas17; d) 
robustecimiento del uso del término “patrimonio”, mientras cae cada vez más en desuso el de 
“monumento”, convirtiéndose en lugar para el “memorial”18; e) la memoria-nacional compite por su 
legitimidad con memorias parciales, particulares, sectoriales; f) el papel del Estado cambia respecto a 
imponer sus valoraciones y lidia con la disonancia; y g) el patrimonio convertido en una rama de las 
industrias del ocio y del espectáculo, insertando las valoraciones sobre el pasado en los ritmos 
acelerados de la economía mercantilista. 

Bajo estas condiciones, menciona Hartog (2007), el patrimonio se convierte en lo que nos define 
actualmente. Con la patrimonialización se cumple con el “deber” de memoria. Este, como respuesta a la 
crisis del tiempo presente, incorpora dos nuevos elementos a la experiencia del tiempo: la 
responsabilidad y la precaución ante la degradación del patrimonio presente lo que, ante un futuro 
incierto, sugiere la degradación también de los legatarios. El tiempo, entonces, percibido como 
irreversible y necesitado de un desarrollo durable requiere nuevamente la posibilidad de una 
continuidad que no debería admitir rupturas. Por lo que “el patrimonio es, a la vez, percibido como una 
obligación insistente, subespecie de la deuda con respecto al pasado, y como una perpetua invención de 
la cual produciríamos nuestra singularidad” (Revel 2014: 24). 

Aunque las propuestas de estos autores se fundan en gran parte en el fenómeno patrimonial 
comprendido en la actualidad, es posible rastrear el germen de estos elementos y sus transformaciones 
o ajustes durante el siglo XIX en México. 

 

Un amplio siglo XIX mexicano 

El interés por el pasado material en el territorio del actual México es anterior a su posibilidad de ser una 
nación independiente políticamente, pero fue requisito para su existencia y reconocimiento. El estudio 
sistemático de las cosas y sitios del llamado pasado antiguo y el reconocimiento formal de estos 
referentes (normados, legislados e incorporados a procedimientos oficiales) se protegieron e 
intervinieron antes de enunciarse como patrimonio. Sin “arqueología” ni “patrimonio”, estas 

 
17 Esto, según Revel (2014), promovió los intentos de estandarización en las actuaciones impuestas por entes 
nacionales y supranacionales. Así, se fue acentuando aún más la paradoja sobre la propiedad del patrimonio: es de 
todos y a la vez de nadie (De Cesari 2013). 

18 Sin embargo, en el caso de la legislación federal mexicana, el término que subsiste es el de Monumento, el cual 
convive con el concepto de patrimonio a través de la intertextualidad con legislaciones de estados y municipios, 
así como con otras formas normativas asociadas a las prácticas sobre la materialidad pretérita que se ejerce ya sea 
desde espacios académicos o de la función pública. Podemos señalar que el vocablo “patrimonio” es más utilizado 
en diversas esferas, sobreentendiéndose que acusa a monumentos (arqueológicos, históricos o artísticos) y a otras 
manifestaciones culturales, dependiendo de los alcances de los dispositivos legales particulares. 

xv 
 

actuaciones ya presentaban formas inteligibles –aunque equívocas desde nuestro presente– entre las 
personas y grupos interesados en vincularse con los monumentos y las antigüedades mexicanas. 

Para rastrear y ubicar estas formas de actuar y enunciar, propongo un siglo XIX ampliado como marco 
temporal. Un siglo XIX que inicie cerca de 1780 y se alargue hasta mediados de la década de 1910. 
Justifico ello pues, partiendo de la segunda mitad del siglo XVIII, ya comienzan a establecerse ciertas 
condiciones donde los referentes materiales van generando nuevas coherencias a través de un cambio 
profundo en las formas de relacionamiento de sectores de la élite política y erudita con el pasado. Por 
una parte, el interés en los vestigios materiales –objetos, estructuras, ruinas, sitios o conjuntos– impulsa 
la creación y consolidación de nuevos lenguajes para su estudio, a través de formas valorativas que 
configuran categorías y jerarquías, para incorporarse al conocimiento histórico. Por otra parte, se 
generan grupos y lugares que tenderán a formar espacios de erudición para estudiar, coleccionar y 
producir saberes sobre las cosas del pasado. Estos fueron legitimando, en su reconocimiento y 
autodeterminación como expertos, la posesión de la materialidad y del conocimiento obtenido de ella, 
a partir de sus conocimientos, su vinculación social y sus pretensiones de desarrollar formas concretas 
de sociabilización en torno a las antigüedades y los monumentos. Pero también, en estas últimas 
décadas del siglo XVIII, se comienzan a sentir los efectos de algunas producciones escritas sobre la 
América y el México antes de la conquista por la corona de Castilla. Tres obras fueron importantes: 
Recherches philosophiques sur les Américains (1768-1769), por Cornelius de Pauw (1739-1799), la Histoire des 
deux Indes (1770) de Guillaume-Thomas Raynal (1713-1796) y la History of America (1777) de William 
Robertson (1721-1793). Estas impulsaron un momento de revisión desde los centros peninsulares y 
desde los emergentes lugares criollos. 

Bajo esta propuesta, es posible ubicar cambios a partir de la década de 1780 de la Nueva España. Más que 
los “descubrimientos” de piedras antiguas, fueron las reflexiones sobre las “calidades” de los pueblos 
que les produjeron lo que evidencia un cambio importante; y eruditos como León y Gama, Alzate o el 
abate Clavijero mostraron ya nuevas formas de interpretación. No solo ello, las obras de estos personajes 
criollos sentaron base en contra de correlatos europeos producidos en el mismo momento, al promover 
la revisión crítica de las fuentes escritas y su correlación posible con la evidencia material. Las 
interpretaciones “clásicas” actuales, sitúan a estos autores como los iniciadores de la disciplina 
arqueológica nacional y como “reconocedores” o “protectores” del patrimonio cultural mexicano. Nada 
más alejado. 

Al mismo tiempo, pero en otro contexto, el término patrimonio se asomó tímidamente al campo de su 
acepción como “cultural”. En el marco de la Ilustración europea, y específicamente como efecto de la 
Revolución Francesa, las preocupaciones sobre cómo interpretar, poseer y administrar los bienes 
materiales que fueron expropiándose a la élite del antiguo régimen supusieron nuevas concepciones 
para el trasvase monarquía–nación. Así, incorporar los símbolos de un pasado inmediato, negativo, a las 
páginas de la historia fue un reto contra la depredación y destrucción de los referentes, tanto en sentido 
físico como simbólico; pero necesario para reconocer que estos elementos fueron y serían parte de la 
historia de la nueva entidad política. En cierto sentido, borrar este pasado hubiese hecho flaco favor a 
la legitimidad revolucionaria y sus argumentos para el cambio. Patrimoine se presentó como una opción 
momentánea para establecer un término con el cual referirse a las cosas del pasado con potencial para 
materializarse como referente histórico. No obstante, no tuvo trascendencia inmediata en otros 
contextos; pero la idea permaneció, teniendo versiones particulares en momentos donde los procesos 
independentistas americanos y la formación de las naciones iniciaban.  

Significativos serán los últimos 20 años del siglo XIX. Tres importantes debates parlamentarios se dieron 
en torno al futuro de las cosas materiales del pasado y los pienso dentro de un momento de 



xvi 
 

sedimentación de las experiencias de toda la centuria. El primero, en 1880, es parte de un caso particular 
sobre permitir o prohibir la exportación de objetos de la antigüedad mexicana (por parte del explorador 
francés Desiré Charnay). Otros dos se dieron con poca distancia temporal, dando como resultado la 
promulgación de las primeras legislaciones específicas sobre los monumentos y las antigüedades 
nacionales: el Decreto Sobre Exploraciones Arqueológicas de 1896 y la Ley Sobre Monumentos Arqueológicos de 
1897. Por la importancia que tienen para mi tema, inicio el desarrollo de mi trabajo con estos 
intercambios.  

Por otra parte, extenderme hasta las primeras décadas del siglo XX permite proponer un cierto cierre 
sobre otros hechos fundamentales. En primer lugar, la mencionada formalización normativa, tuvo 
también un hecho importante en la creación de la Inspección de Monumentos Arqueológicos de la 
República, establecida en 1885. En conjunto, estas actuaciones van a tener en la segunda década del siglo 
XX un giro fundamental con la promulgación de la Ley sobre conservación de monumentos históricos y 
artísticos y bellezas naturales (1914), que los enuncia ya como “patrimonio de la cultura universal”. En 
segundo lugar, en los últimos años del siglo XIX e inicios del siguiente, se fueron consolidando lugares 
también específicos para la investigación sobre el pasado material mexicano. Aunque ya se habían 
establecidos algunos de estos desde los inicios de la vida republicana, es hasta el entresiglos que se 
denota la importancia de la formación y práctica sobre objetos y sitios del pasado como una actividad 
exclusiva, con tendencia a la especialización y profesionalización. Me refiero al largo camino que 
transitó el Museo Nacional (fundado en 1825) como lugar formativo y a la Escuela Internacional de 
Arqueología y Etnología Americanas que, con una corta e intermitente vida (1910-1923), sigue siendo un 
lugar común en la historia del proceso de profesionalización de los practicantes de la arqueología 
mexicana. 

Así, antes del patrimonio se establecieron normas para regular la circulación y tenencia de cosas con 
ciertos valores convenidos; así mismo para investigar y proteger estructuras y sitios valiosos, pues vale 
la pena denotar que antes de las diversificaciones modernas del concepto, los intereses privaban sobre 
cosas materiales: documentos, objetos, estructuras y sitios. Esto, siendo pragmáticos, no ha cambiado 
en esencia en nuestro presente, pero sí se ha profundizado en los tipos de “bienes” seleccionables, las 
formas de gestionarlos y de administrarlos; e incluso sobre cómo pensarlos. Esto, propongo para mi 
trabajo, no deriva del boom patrimonial en la más cercana década de 1980, sino de las maneras 
contingentes de operativizar la producción de historias posibles sobre el pasado material que instauró 
un pensamiento patrimonialista, donde estas cosas materiales fueron adquiriendo más que un sentido 
de evidencia de la historia, una forma donde la historia reside, es decir, la historia misma habita en sus 
recovecos. 

 

Los límites y posibilidades de una “historia” alternativa 

Basado en la propuesta del pensamiento patrimonialista, propongo una estrategia metodológica 
fundada en tres partes: primero, la definición de coyunturas como límites para una genealogía posible; 
segundo, tres ejes analíticos vinculados a la operación historiográfica: institucional (lugares sociales), 
saberes (prácticas y conocimientos producidos) y conceptual (análisis de la producción escrita a partir 
de los cambios y ajustes en el campo semántico de las disciplinas del pasado). Articulado a este último 
eje, y a manera de indicadores, presento una constelación semántica para evidenciar las posibilidades 
de articulación con otras palabras y conceptos con el fin de establecer diferentes sentidos y estrategias 
de usos de estos en la literatura científica. Por último, señalo el tipo de fuentes que he utilizado en esta 

xvii 
 

investigación bajo cuatro criterios para su ordenamiento y análisis: tipo de fuente, profundidad, 
actualidad e historicidad. 

 

Coyunturas y límites 

Como ya introduje, el arco temporal que he convenido comprende desde la década de 1780 hasta la de 
1910. Para ello, he establecido algunas coyunturas que, de manera analítica, permiten observar y 
precisar el papel de las cosas materiales del pasado dentro de algunos procesos históricos. Tratando de 
mirar en escalas cambiantes, considero una mirada mundial, denotando las condiciones que impulsaron 
en contexto nacional mexicano las posibilidades de relacionamiento y desarrollo del pensamiento 
patrimonialista. Estas se ordenan en cuatro campos de actuación (Tabla 1): 

 

Tabla 1. Coyunturas temporales propuestas 

Sociopolíticas Económicas Estudio del pasado Patrimoniales 

Régimen colonial 
Borbónico (S. XIX) 

 Erudición anticuaria 
 
Evidencia material y 
producción historiográfica 

Rasgos materiales de 
las civilizaciones 
 
Valoración pasado 
material de los indios 

Ruptura del régimen 
colonial hispanoamericano 
(1ra mitad S.XIX) 

 Reunión y colección para 
recuperar el pasado 

 

Aspiraciones nacionales y 
estrategias identitarias 
(1ra y 2da mitad S. XIX) 

Valor de posesión 
(coleccionismo) 
 
Propiedad privada vs. 
Propiedad de la 
Nación 

Historias nacionales y rol 
de las disciplinas del pasado 
 
Propuesta y ajustes de 
categorías científicas  

Nuevas valoraciones 
del pasado indígena 
mexicano 

Instrumentos y 
orientaciones para una 
sociopolítica del pasado  

 Institucionalización y 
profesionalización (finales 
XIX, 2da década XX) 

Exhibición del pasado 
“monumental” 

   Tensiones jurídicas 
sobre definiciones y 
usos de referentes 
materiales 

 

 

Estas coyunturas obedecen a un ordenamiento temporal, pero no necesariamente se comprenden como 
etapas o pasos subsecuentes en cada uno de los campos. Algunas se abren hacia el pasado y hacia el 
futuro, vinculándose en algún momento preciso con las presentadas en uno o más campos. Tampoco 
han de interpretarse en una relación de causa-efecto, pues su presencia se deriva de otros procesos 



xvi 
 

sedimentación de las experiencias de toda la centuria. El primero, en 1880, es parte de un caso particular 
sobre permitir o prohibir la exportación de objetos de la antigüedad mexicana (por parte del explorador 
francés Desiré Charnay). Otros dos se dieron con poca distancia temporal, dando como resultado la 
promulgación de las primeras legislaciones específicas sobre los monumentos y las antigüedades 
nacionales: el Decreto Sobre Exploraciones Arqueológicas de 1896 y la Ley Sobre Monumentos Arqueológicos de 
1897. Por la importancia que tienen para mi tema, inicio el desarrollo de mi trabajo con estos 
intercambios.  

Por otra parte, extenderme hasta las primeras décadas del siglo XX permite proponer un cierto cierre 
sobre otros hechos fundamentales. En primer lugar, la mencionada formalización normativa, tuvo 
también un hecho importante en la creación de la Inspección de Monumentos Arqueológicos de la 
República, establecida en 1885. En conjunto, estas actuaciones van a tener en la segunda década del siglo 
XX un giro fundamental con la promulgación de la Ley sobre conservación de monumentos históricos y 
artísticos y bellezas naturales (1914), que los enuncia ya como “patrimonio de la cultura universal”. En 
segundo lugar, en los últimos años del siglo XIX e inicios del siguiente, se fueron consolidando lugares 
también específicos para la investigación sobre el pasado material mexicano. Aunque ya se habían 
establecidos algunos de estos desde los inicios de la vida republicana, es hasta el entresiglos que se 
denota la importancia de la formación y práctica sobre objetos y sitios del pasado como una actividad 
exclusiva, con tendencia a la especialización y profesionalización. Me refiero al largo camino que 
transitó el Museo Nacional (fundado en 1825) como lugar formativo y a la Escuela Internacional de 
Arqueología y Etnología Americanas que, con una corta e intermitente vida (1910-1923), sigue siendo un 
lugar común en la historia del proceso de profesionalización de los practicantes de la arqueología 
mexicana. 

Así, antes del patrimonio se establecieron normas para regular la circulación y tenencia de cosas con 
ciertos valores convenidos; así mismo para investigar y proteger estructuras y sitios valiosos, pues vale 
la pena denotar que antes de las diversificaciones modernas del concepto, los intereses privaban sobre 
cosas materiales: documentos, objetos, estructuras y sitios. Esto, siendo pragmáticos, no ha cambiado 
en esencia en nuestro presente, pero sí se ha profundizado en los tipos de “bienes” seleccionables, las 
formas de gestionarlos y de administrarlos; e incluso sobre cómo pensarlos. Esto, propongo para mi 
trabajo, no deriva del boom patrimonial en la más cercana década de 1980, sino de las maneras 
contingentes de operativizar la producción de historias posibles sobre el pasado material que instauró 
un pensamiento patrimonialista, donde estas cosas materiales fueron adquiriendo más que un sentido 
de evidencia de la historia, una forma donde la historia reside, es decir, la historia misma habita en sus 
recovecos. 

 

Los límites y posibilidades de una “historia” alternativa 

Basado en la propuesta del pensamiento patrimonialista, propongo una estrategia metodológica 
fundada en tres partes: primero, la definición de coyunturas como límites para una genealogía posible; 
segundo, tres ejes analíticos vinculados a la operación historiográfica: institucional (lugares sociales), 
saberes (prácticas y conocimientos producidos) y conceptual (análisis de la producción escrita a partir 
de los cambios y ajustes en el campo semántico de las disciplinas del pasado). Articulado a este último 
eje, y a manera de indicadores, presento una constelación semántica para evidenciar las posibilidades 
de articulación con otras palabras y conceptos con el fin de establecer diferentes sentidos y estrategias 
de usos de estos en la literatura científica. Por último, señalo el tipo de fuentes que he utilizado en esta 

xvii 
 

investigación bajo cuatro criterios para su ordenamiento y análisis: tipo de fuente, profundidad, 
actualidad e historicidad. 

 

Coyunturas y límites 

Como ya introduje, el arco temporal que he convenido comprende desde la década de 1780 hasta la de 
1910. Para ello, he establecido algunas coyunturas que, de manera analítica, permiten observar y 
precisar el papel de las cosas materiales del pasado dentro de algunos procesos históricos. Tratando de 
mirar en escalas cambiantes, considero una mirada mundial, denotando las condiciones que impulsaron 
en contexto nacional mexicano las posibilidades de relacionamiento y desarrollo del pensamiento 
patrimonialista. Estas se ordenan en cuatro campos de actuación (Tabla 1): 

 

Tabla 1. Coyunturas temporales propuestas 

Sociopolíticas Económicas Estudio del pasado Patrimoniales 

Régimen colonial 
Borbónico (S. XIX) 

 Erudición anticuaria 
 
Evidencia material y 
producción historiográfica 

Rasgos materiales de 
las civilizaciones 
 
Valoración pasado 
material de los indios 

Ruptura del régimen 
colonial hispanoamericano 
(1ra mitad S.XIX) 

 Reunión y colección para 
recuperar el pasado 

 

Aspiraciones nacionales y 
estrategias identitarias 
(1ra y 2da mitad S. XIX) 

Valor de posesión 
(coleccionismo) 
 
Propiedad privada vs. 
Propiedad de la 
Nación 

Historias nacionales y rol 
de las disciplinas del pasado 
 
Propuesta y ajustes de 
categorías científicas  

Nuevas valoraciones 
del pasado indígena 
mexicano 

Instrumentos y 
orientaciones para una 
sociopolítica del pasado  

 Institucionalización y 
profesionalización (finales 
XIX, 2da década XX) 

Exhibición del pasado 
“monumental” 

   Tensiones jurídicas 
sobre definiciones y 
usos de referentes 
materiales 

 

 

Estas coyunturas obedecen a un ordenamiento temporal, pero no necesariamente se comprenden como 
etapas o pasos subsecuentes en cada uno de los campos. Algunas se abren hacia el pasado y hacia el 
futuro, vinculándose en algún momento preciso con las presentadas en uno o más campos. Tampoco 
han de interpretarse en una relación de causa-efecto, pues su presencia se deriva de otros procesos 



xviii 
 

históricos que pueden o no estar representados en esta tabla (pero que se asumen en la longitud 
necesaria en el desarrollo de la investigación). 

 

Los ejes de una “operación arqueológica” 

Las instituciones 

Observando sobre las formas y estrategias que fueron institucionalizando lo que denominé pensamiento 
patrimonialista, pretendo justificar cómo las cosas del pasado se tornaron en asuntos públicos. Con ello 
sitúo el interés por la materialidad pasada desde las instituciones de los últimos años de la Nueva España, 
el advenimiento de la nación moderna y los valores establecidos como parte de los procesos que fueron 
dando orden a la geopolítica mexicana de la época. Si bien la historiografía de la misma arqueología ha 
estado atada a la del manejo de los vestigios materiales y centradas en la historia institucional y 
regulatoria, estas se han configurado de manera lineal, sin atender a los procesos políticos, sociales, 
culturales y económicos y a los cambios de conceptos o de sentido sobre la materialidad pasada. De 
manera condensada, ha sido la temática sobre la protección legal de las antigüedades la base para 
remitir a una historiografía de la arqueología mexicana y su relación con el patrimonio, ignorando el 
riesgo del anacronismo. Jiménez Izarraraz (2006) señala que entre 1536 y 1910 se produjeron unos 81 
documentos legales en materia (aunque no los lista) y que, de 1910 en adelante, otra serie de 
regulaciones se conjugarán para resultar en la ley actual sobre monumentos (de 1972). Este punto es de 
interés, más allá de una cronología legal, pues permite establecer parte de las condiciones dadas para 
que la arqueología mexicana actual se reclame como voz autorizada respecto a la materialidad del 
pasado prehispánico. 

Para atender sobre ello, defino una cronología analítica que da estructura temporal a los capítulos 
precedentes para los límites y exponer etapas generales basadas en el análisis de las condiciones y 
formas de práctica respecto al pasado material y que, de alguna manera, sugieren cambios identificables 
con ciertas realidades históricas. De manera general veremos tres momentos coyunturales. 

 El primero, delimitado en las concepciones sobre las antigüedades y monumentos del confín 
novohispano (1780-1820). Si bien la práctica anticuaria respondió a vínculos con actores privados, 
desarrollados en Europa desde los siglos XVI y XVII, la preocupación o interés por el estado de 
conservación y la concepción de fragilidad de las antigüedades comenzó a profundizarse durante el 
siglo XVIII. Con ello también iniciaron tres procesos fundamentales: primero, cambios en el sentido de 
lo monumental; pues van considerándose otros tipos de materialidades y valores que superan el 
protagonismo de las llamadas culturas clásicas (greco-romana u oriental). Segundo, los métodos, como 
rasgos identitarios de los lugares, se tornan más sistemáticos a partir de la importancia de la 
conservación y circulación de los referentes y la información que pueden contener; en este punto el 
análisis físico sobre las cosas del pasado y su reproducción iconográfica se constituyeron como formas 
que paulatinamente fueron siendo aceptadas como evidencia para las disciplinas científicas sobre el 
pasado. Un tercer proceso, basado en propuestas de Choay (2007), Eriksen (2014) y Schnnap (1993) lo he 
traducido como cierta preocupación e interés por la antigüedad “del hombre” en general y que fue 
menguando el interés de las “grandes” culturas como modelos. De ello se desprenderían nuevos 
fundamentos para clasificar, construir tipologías y establecer cronologías más amplias 
geográficamente. Con todo lo mencionado, deviene la construcción de los primeros correlatos que 
transformarán el carácter privado y local-regional de los descubrimientos e interpretaciones por 
aquellos que comienzan a llamar la atención sobre el tratamiento de la materialidad pretérita como 
“deber patriótico” de los criollos novohispanos.  

xix 
 

Una segunda coyuntura en el tiempo la he estimado en el paso que denomino de antigüedades 
mexicanas a monumentos del México antiguo (1821-1870). En este rango temporal es posible evidenciar 
la multiplicación de miradas e interpretaciones que pretendieron posicionarse sobre el pasado antiguo 
de la nueva nación mexicana. El papel de personajes y corporaciones extranjeras fue fundamental para 
constituir la imagen del México independiente a través de un pasado que pretendía señalarse como 
“civilizado”; pero también para profundizar las relaciones entre política y ciencia. Internamente los 
eruditos locales establecieron y produjeron correlatos para reconocer el valor de un pasado concebido 
ya como “civilizado”; donde el saber proveniente del extranjero fue evaluado por su grado de 
coincidencia con esta interpretación. La institucionalización de lugares nacionales para la historia y la 
memoria nacional fueros permeados por proyectos e intereses de personajes integrantes de las clases 
gobernantes (Díaz-Andreu 2001; Díaz-Andreu y Champion 1996; Kohl 1998). En este sentido, se 
abordaron dos aspectos: a) el papel de los practicantes de las disciplinas del pasado durante los 
diferentes cambios sociopolíticos nacionales; y b) los ajustes en las prácticas, considerando las redes de 
intercambio erudito y los enfoques teóricos que fueron incorporándose a estas prácticas. 

La tercera de las coyunturas la he denominado pasado y presente en exhibición: monumentos para la 
historia patria (1880-1910). esta etapa fue muy activa desde las políticas públicas y las empresas 
personales en torno a delimitar los alcances de la arqueología; aspecto que procuró afinarse a final del 
periodo al proponerse formas particulares de praxis. Diferentes niveles de Estado atendieron en menos 
de dos décadas los vacíos y silencios que se pensaban estaban afectando a las cosas materiales, 
fortaleciendo los aspectos regulatorios, formativos y burocráticos. También se ajustaron 
semánticamente las formas de tratamiento hacia la materialidad; aspecto que aún connota las formas 
de enunciarlas en nuestro presente. Es la primera etapa de la profesionalización de una disciplina que 
ya ha establecido de hecho su parcela científica: la arqueología atenderá el pasado de las sociedades 
previas a la conquista, mientras que la historia, desde esta hasta el presente. 

Los saberes 

El escribir sobre el pasado resulta en una operación y en un producto de prácticas particulares; así señala 
De Certeau (2006) cuando refiere a la operación historiográfica. He retomado este enfoque para 
implantarlo en mi trabajo como una forma que me ha permitido separar analíticamente el proceso de 
la producción científica escrita. En este sentido, he mirado sobre los límites de posibilidad en la 
construcción de saberes; es decir, sobre las formas en que los conocimientos sobre la antigüedad fueron 
ampliándose al incorporar preguntas y posibles respuestas con potencial para “transgredir” las 
comprensiones establecidas. De Certeau (2006: 93) refiere esto como “el trabajo sobre el límite”: desde 
un saber que se considera contingentemente como “total” por convención, se parte hacia las fronteras, 
donde los modelos establecidos comienzan a ser insuficientes para explicar las desviaciones y a mostrar 
diferencias respecto a las referencias tenidas como reales. En ese sentido, el estudio de las cosas 
materiales del pasado va ampliando sus límites a partir de coyunturas y procesos que, aunque 
fuertemente vinculados y transversalizados por los contextos científicos, políticos y sociales, pueden 
separarse analíticamente a partir de su relación con los lugares; es decir, a lo interno o externos de 
estos.  

En este sentido, los límites internos los presento como las convenciones a partir de las normas de cada 
lugar. Estas se constituyen, por una parte, por las formas de participación en este (reclutamiento, 
jerarquías) y, por otra, por las estrategias para legitimar, racionalizar y organizar sus prácticas. Los 
efectos inmediatos se presentan en la distinción con lugares anteriores e incluso con el cuerpo social al 
que pertenecen, en la pretensión de versionar la realidad a través de seleccionar y ordenar los 
elementos que le componen y en una producción escrita que busca transformar esta realidad, ya sea 



xviii 
 

históricos que pueden o no estar representados en esta tabla (pero que se asumen en la longitud 
necesaria en el desarrollo de la investigación). 

 

Los ejes de una “operación arqueológica” 

Las instituciones 

Observando sobre las formas y estrategias que fueron institucionalizando lo que denominé pensamiento 
patrimonialista, pretendo justificar cómo las cosas del pasado se tornaron en asuntos públicos. Con ello 
sitúo el interés por la materialidad pasada desde las instituciones de los últimos años de la Nueva España, 
el advenimiento de la nación moderna y los valores establecidos como parte de los procesos que fueron 
dando orden a la geopolítica mexicana de la época. Si bien la historiografía de la misma arqueología ha 
estado atada a la del manejo de los vestigios materiales y centradas en la historia institucional y 
regulatoria, estas se han configurado de manera lineal, sin atender a los procesos políticos, sociales, 
culturales y económicos y a los cambios de conceptos o de sentido sobre la materialidad pasada. De 
manera condensada, ha sido la temática sobre la protección legal de las antigüedades la base para 
remitir a una historiografía de la arqueología mexicana y su relación con el patrimonio, ignorando el 
riesgo del anacronismo. Jiménez Izarraraz (2006) señala que entre 1536 y 1910 se produjeron unos 81 
documentos legales en materia (aunque no los lista) y que, de 1910 en adelante, otra serie de 
regulaciones se conjugarán para resultar en la ley actual sobre monumentos (de 1972). Este punto es de 
interés, más allá de una cronología legal, pues permite establecer parte de las condiciones dadas para 
que la arqueología mexicana actual se reclame como voz autorizada respecto a la materialidad del 
pasado prehispánico. 

Para atender sobre ello, defino una cronología analítica que da estructura temporal a los capítulos 
precedentes para los límites y exponer etapas generales basadas en el análisis de las condiciones y 
formas de práctica respecto al pasado material y que, de alguna manera, sugieren cambios identificables 
con ciertas realidades históricas. De manera general veremos tres momentos coyunturales. 

 El primero, delimitado en las concepciones sobre las antigüedades y monumentos del confín 
novohispano (1780-1820). Si bien la práctica anticuaria respondió a vínculos con actores privados, 
desarrollados en Europa desde los siglos XVI y XVII, la preocupación o interés por el estado de 
conservación y la concepción de fragilidad de las antigüedades comenzó a profundizarse durante el 
siglo XVIII. Con ello también iniciaron tres procesos fundamentales: primero, cambios en el sentido de 
lo monumental; pues van considerándose otros tipos de materialidades y valores que superan el 
protagonismo de las llamadas culturas clásicas (greco-romana u oriental). Segundo, los métodos, como 
rasgos identitarios de los lugares, se tornan más sistemáticos a partir de la importancia de la 
conservación y circulación de los referentes y la información que pueden contener; en este punto el 
análisis físico sobre las cosas del pasado y su reproducción iconográfica se constituyeron como formas 
que paulatinamente fueron siendo aceptadas como evidencia para las disciplinas científicas sobre el 
pasado. Un tercer proceso, basado en propuestas de Choay (2007), Eriksen (2014) y Schnnap (1993) lo he 
traducido como cierta preocupación e interés por la antigüedad “del hombre” en general y que fue 
menguando el interés de las “grandes” culturas como modelos. De ello se desprenderían nuevos 
fundamentos para clasificar, construir tipologías y establecer cronologías más amplias 
geográficamente. Con todo lo mencionado, deviene la construcción de los primeros correlatos que 
transformarán el carácter privado y local-regional de los descubrimientos e interpretaciones por 
aquellos que comienzan a llamar la atención sobre el tratamiento de la materialidad pretérita como 
“deber patriótico” de los criollos novohispanos.  

xix 
 

Una segunda coyuntura en el tiempo la he estimado en el paso que denomino de antigüedades 
mexicanas a monumentos del México antiguo (1821-1870). En este rango temporal es posible evidenciar 
la multiplicación de miradas e interpretaciones que pretendieron posicionarse sobre el pasado antiguo 
de la nueva nación mexicana. El papel de personajes y corporaciones extranjeras fue fundamental para 
constituir la imagen del México independiente a través de un pasado que pretendía señalarse como 
“civilizado”; pero también para profundizar las relaciones entre política y ciencia. Internamente los 
eruditos locales establecieron y produjeron correlatos para reconocer el valor de un pasado concebido 
ya como “civilizado”; donde el saber proveniente del extranjero fue evaluado por su grado de 
coincidencia con esta interpretación. La institucionalización de lugares nacionales para la historia y la 
memoria nacional fueros permeados por proyectos e intereses de personajes integrantes de las clases 
gobernantes (Díaz-Andreu 2001; Díaz-Andreu y Champion 1996; Kohl 1998). En este sentido, se 
abordaron dos aspectos: a) el papel de los practicantes de las disciplinas del pasado durante los 
diferentes cambios sociopolíticos nacionales; y b) los ajustes en las prácticas, considerando las redes de 
intercambio erudito y los enfoques teóricos que fueron incorporándose a estas prácticas. 

La tercera de las coyunturas la he denominado pasado y presente en exhibición: monumentos para la 
historia patria (1880-1910). esta etapa fue muy activa desde las políticas públicas y las empresas 
personales en torno a delimitar los alcances de la arqueología; aspecto que procuró afinarse a final del 
periodo al proponerse formas particulares de praxis. Diferentes niveles de Estado atendieron en menos 
de dos décadas los vacíos y silencios que se pensaban estaban afectando a las cosas materiales, 
fortaleciendo los aspectos regulatorios, formativos y burocráticos. También se ajustaron 
semánticamente las formas de tratamiento hacia la materialidad; aspecto que aún connota las formas 
de enunciarlas en nuestro presente. Es la primera etapa de la profesionalización de una disciplina que 
ya ha establecido de hecho su parcela científica: la arqueología atenderá el pasado de las sociedades 
previas a la conquista, mientras que la historia, desde esta hasta el presente. 

Los saberes 

El escribir sobre el pasado resulta en una operación y en un producto de prácticas particulares; así señala 
De Certeau (2006) cuando refiere a la operación historiográfica. He retomado este enfoque para 
implantarlo en mi trabajo como una forma que me ha permitido separar analíticamente el proceso de 
la producción científica escrita. En este sentido, he mirado sobre los límites de posibilidad en la 
construcción de saberes; es decir, sobre las formas en que los conocimientos sobre la antigüedad fueron 
ampliándose al incorporar preguntas y posibles respuestas con potencial para “transgredir” las 
comprensiones establecidas. De Certeau (2006: 93) refiere esto como “el trabajo sobre el límite”: desde 
un saber que se considera contingentemente como “total” por convención, se parte hacia las fronteras, 
donde los modelos establecidos comienzan a ser insuficientes para explicar las desviaciones y a mostrar 
diferencias respecto a las referencias tenidas como reales. En ese sentido, el estudio de las cosas 
materiales del pasado va ampliando sus límites a partir de coyunturas y procesos que, aunque 
fuertemente vinculados y transversalizados por los contextos científicos, políticos y sociales, pueden 
separarse analíticamente a partir de su relación con los lugares; es decir, a lo interno o externos de 
estos.  

En este sentido, los límites internos los presento como las convenciones a partir de las normas de cada 
lugar. Estas se constituyen, por una parte, por las formas de participación en este (reclutamiento, 
jerarquías) y, por otra, por las estrategias para legitimar, racionalizar y organizar sus prácticas. Los 
efectos inmediatos se presentan en la distinción con lugares anteriores e incluso con el cuerpo social al 
que pertenecen, en la pretensión de versionar la realidad a través de seleccionar y ordenar los 
elementos que le componen y en una producción escrita que busca transformar esta realidad, ya sea 



xx 
 

dentro del campo científico (divulgar) como del social (difundir). Se considera también aquí las 
condiciones creadas por el intercambio de métodos y enfoques teóricos desde otras disciplinas; no 
necesariamente históricas. Empero, la posibilidad de producir saberes transformadores deviene de su 
posición ante la sociedad y la clase política, por lo que la relación con esta última es fundamental. 
Particularmente dentro del marco temporal que he propuesto, se percibe una delgada línea entre la 
actividad erudita y política, pues mucho de los personajes compartían su trabajo y aspiraciones entre 
ambos campos. Estas relaciones, en diferentes épocas, han marcado el desarrollo de las disciplinas del 
pasado en dos aspectos: el primero, una expansión de sus temas y posibilidades de investigación, 
promovida por las políticas de profesionalización y uso público del pasado. El segundo, evidenciado al 
entrar el siglo XX, ha llevado una escalada de especialización y subespecialización que le ha articulado 
en mayor o menor grado a otras ciencias y disciplinas. En este sentido, el puesto que ocupan los 
practicantes, los enfoques teóricos, los métodos y las formas de práctica establecen contextos 
específicos que pueden o no disponer de condiciones para fortalecer la inserción del pensamiento 
patrimonialista. 

Mientras, con límites externos me refiero a las condiciones de posibilidad de una praxis dependiente de 
las elecciones tomadas en otros lugares (políticos, sociales o económicos). Puntos que se debatieron 
fueron desde el interés y capacidades de los investigadores hasta la prioridad o importancia de alguna 
“necesidad” social a satisfacer; principalmente a través de los resultados de las narrativas sobre el 
pasado y que se transliteraron a otros medios para difundirse. Sobre esto puedo señalar que, en las 
disciplinas del pasado, la utilidad pública es difusa en gran medida: puede permanecer como una 
publicación o convertirse en un sitio arqueológico o exposición para el público general; estando más 
bien atada con las intenciones, las relaciones y el lenguaje con que el investigador cuenta. En este 
sentido, retomamos las ideas de Foucault (1999b) y de Bourdieu (2002) sobre la posición social de los 
individuos, sus motivaciones y apegos, y cómo los lugares científicos le delinean dentro de un régimen 
de verdad a través de su propia condición histórica. 

Los conceptos 

Desde este eje procuro explorar las diferentes formas de enunciar y concebir históricamente los 
acercamientos y tratamientos sobre la materialidad pretérita (lo que hoy se consideraría patrimonio 
cultural-arqueológico). Desde su remisión como antigüedades, monumentos o patrimonio cultural, la 
formalización de las investigaciones sobre los referentes materiales del pasado han sido causa y 
consecuencia en la producción y reproducción de condiciones que permiten mantener un núcleo de 
significado en dichas concepciones, relacionadas con un pasado que se ha valorado de manera diversa 
y que se concibe y funciona bajo ciertas normas que establecen dos sentidos que han permanecido 
consecuentes: de “propiedad” y de “transmisión” (y que permanece articulado a la etimología del 
término patrimonio, del latín patrimonium “bienes heredados de los padres”). 

Es necesario entonces determinar la importancia del patrimonio como un concepto que da cuenta de 
ciertos acontecimientos y experiencias que permiten su inteligibilidad, es decir, su posibilidad en el 
presente de referir a ciertas comprensiones, procesos, estrategias y prácticas sobre el pasado; o como 
refiere Koselleck (2012) hacer posible la aprehensión de los acontecimientos a través de los conceptos. 
Metodológicamente, señala el autor, la posibilidad se ubica en poder distinguir cómo las distintas 
formas del habla se articulan con experiencias diversas (acontecimientos pasados incorporados y 
recordados) y con las expectativas contemporáneas en una sociedad dada (Koselleck 1993). 

En mi caso, preciso “patrimonio” como un concepto que ha estructurado la relación presente con el 
tiempo, estableciendo formas que constituyen nuevas experiencias y expectativas. Por ello, tomo en 

xxi 
 

cuenta las siguientes condiciones señaladas por Koselleck (1993, 2011, 2013) para su tratamiento como 
una categoría analítica: primero, la diferenciación con las palabras. Por cuanto los significados de las 
palabras pueden separarse en dimensiones referenciales muy distintas, los de un concepto permanecen 
unidos en una red que le da un sentido limitado dentro de un campo de experiencias específico. La 
segunda condición considera la multiplicidad de sentidos. A partir de los cambios de experiencias, 
producida por las tensiones permanentes entre significante-significado y su “realidad” histórica 
(política y social), los conceptos conviven en una diversidad de sentidos (legales, científicos, sociales). 
Es por ello por lo que la historia de un concepto no puede estudiarse aislando al mismo de su campo 
semántico. 

La tercera de las condiciones propuestas se fija en hacer consciente el anacronismo. Este se considera un 
riesgo –pues es un estudio desde un presente diferente– que puede minimizarse si el análisis contempla 
tres tipos de conceptos: a) de tradición, donde el significado se mantiene parcialmente, siendo 
evidenciado empíricamente a través de las fuentes; b) aquellos cuyo significado ha cambiado de manera 
profunda y que, aunque conserve el significante, sus acepciones posteriores resultan tan distantes que 
solo pueden recuperarse dentro de un momento histórico particular; y c) los neologismos, donde 
significado y/o significante han establecido –o se han mudado a– un nuevo campo semántico (Koselleck 
2011). 

Una última condición se establece dentro de la relación entre presente y pasado. Por la cualidad de los 
ajustes y sedimentación de los significados, una acepción particular puede estar presente en momentos 
posteriores a la aparición de la voz. En este sentido, la posibilidad de explorar los cambios y las 
condiciones históricas que han dado lugar a los usos actuales del concepto de patrimonio requieren 
integrar las dimensiones sincrónicas y diacrónicas. La primera permite dar cuenta de los 
acontecimientos y las experiencias que logran llegar a la actualidad, aunque pertenezcan a un contexto 
de sentido diferente. En la segunda, cada concepto debe ser analíticamente aislado para determinar las 
transformaciones lingüísticas y sociales en su sucesión temporal, considerando: a) los usos diversos que 
ha tenido/perdido a lo largo del tiempo y b) la relación de estos usos con los acontecimientos y las 
experiencias. Ambas dimensiones visibilizan las tensiones permanentes entre lo que aconteció y lo que 
se ha dicho al respecto. 

 

Antigüedades, monumentos y patrimonio: conexiones semánticas 

Para establecer los indicadores necesarios para esta investigación, propuse ordenar y relacionar 
diferentes palabras y conceptos que pertenecen a las redes semánticas del concepto de patrimonio 
cultural. Al enfocarme en la historia de este, fue perentorio establecer aquellos elementos que le han 
dado sentido. Los conceptos atan y mantienen relaciones históricas en forma de tensiones, 
contradicciones, continuidades o rupturas con otros términos de manera tal que pueden mantener, en 
mayor o menor grado, su significado y sentido en diferentes momentos. Para la consecución de esto, he 
construido una constelación semántica que detalle elementos y relaciones con tres conceptos 
principales: Antigüedades, Monumento y Patrimonio19. La selección de estos se plantea desde la forma 

 
19 Una constelación semántica se puede definir a partir de las referencias que guarda un concepto con otros 
términos (conceptos o palabras). En ese sentido, se plantean las relaciones entre estos términos con el concepto 
principal, ya sea semánticas como pragmáticas. Villacañas (1998) señala que su cualidad semántica no solo refiere 
a la posibilidad de otorgar significado, sino también porque define las situaciones históricas en que este significado 
cobra sentido (y la posibilidad de sentidos plurales, menciona Biset [(2010)]). Su cualidad pragmática, volviendo a 
 



xx 
 

dentro del campo científico (divulgar) como del social (difundir). Se considera también aquí las 
condiciones creadas por el intercambio de métodos y enfoques teóricos desde otras disciplinas; no 
necesariamente históricas. Empero, la posibilidad de producir saberes transformadores deviene de su 
posición ante la sociedad y la clase política, por lo que la relación con esta última es fundamental. 
Particularmente dentro del marco temporal que he propuesto, se percibe una delgada línea entre la 
actividad erudita y política, pues mucho de los personajes compartían su trabajo y aspiraciones entre 
ambos campos. Estas relaciones, en diferentes épocas, han marcado el desarrollo de las disciplinas del 
pasado en dos aspectos: el primero, una expansión de sus temas y posibilidades de investigación, 
promovida por las políticas de profesionalización y uso público del pasado. El segundo, evidenciado al 
entrar el siglo XX, ha llevado una escalada de especialización y subespecialización que le ha articulado 
en mayor o menor grado a otras ciencias y disciplinas. En este sentido, el puesto que ocupan los 
practicantes, los enfoques teóricos, los métodos y las formas de práctica establecen contextos 
específicos que pueden o no disponer de condiciones para fortalecer la inserción del pensamiento 
patrimonialista. 

Mientras, con límites externos me refiero a las condiciones de posibilidad de una praxis dependiente de 
las elecciones tomadas en otros lugares (políticos, sociales o económicos). Puntos que se debatieron 
fueron desde el interés y capacidades de los investigadores hasta la prioridad o importancia de alguna 
“necesidad” social a satisfacer; principalmente a través de los resultados de las narrativas sobre el 
pasado y que se transliteraron a otros medios para difundirse. Sobre esto puedo señalar que, en las 
disciplinas del pasado, la utilidad pública es difusa en gran medida: puede permanecer como una 
publicación o convertirse en un sitio arqueológico o exposición para el público general; estando más 
bien atada con las intenciones, las relaciones y el lenguaje con que el investigador cuenta. En este 
sentido, retomamos las ideas de Foucault (1999b) y de Bourdieu (2002) sobre la posición social de los 
individuos, sus motivaciones y apegos, y cómo los lugares científicos le delinean dentro de un régimen 
de verdad a través de su propia condición histórica. 

Los conceptos 

Desde este eje procuro explorar las diferentes formas de enunciar y concebir históricamente los 
acercamientos y tratamientos sobre la materialidad pretérita (lo que hoy se consideraría patrimonio 
cultural-arqueológico). Desde su remisión como antigüedades, monumentos o patrimonio cultural, la 
formalización de las investigaciones sobre los referentes materiales del pasado han sido causa y 
consecuencia en la producción y reproducción de condiciones que permiten mantener un núcleo de 
significado en dichas concepciones, relacionadas con un pasado que se ha valorado de manera diversa 
y que se concibe y funciona bajo ciertas normas que establecen dos sentidos que han permanecido 
consecuentes: de “propiedad” y de “transmisión” (y que permanece articulado a la etimología del 
término patrimonio, del latín patrimonium “bienes heredados de los padres”). 

Es necesario entonces determinar la importancia del patrimonio como un concepto que da cuenta de 
ciertos acontecimientos y experiencias que permiten su inteligibilidad, es decir, su posibilidad en el 
presente de referir a ciertas comprensiones, procesos, estrategias y prácticas sobre el pasado; o como 
refiere Koselleck (2012) hacer posible la aprehensión de los acontecimientos a través de los conceptos. 
Metodológicamente, señala el autor, la posibilidad se ubica en poder distinguir cómo las distintas 
formas del habla se articulan con experiencias diversas (acontecimientos pasados incorporados y 
recordados) y con las expectativas contemporáneas en una sociedad dada (Koselleck 1993). 

En mi caso, preciso “patrimonio” como un concepto que ha estructurado la relación presente con el 
tiempo, estableciendo formas que constituyen nuevas experiencias y expectativas. Por ello, tomo en 

xxi 
 

cuenta las siguientes condiciones señaladas por Koselleck (1993, 2011, 2013) para su tratamiento como 
una categoría analítica: primero, la diferenciación con las palabras. Por cuanto los significados de las 
palabras pueden separarse en dimensiones referenciales muy distintas, los de un concepto permanecen 
unidos en una red que le da un sentido limitado dentro de un campo de experiencias específico. La 
segunda condición considera la multiplicidad de sentidos. A partir de los cambios de experiencias, 
producida por las tensiones permanentes entre significante-significado y su “realidad” histórica 
(política y social), los conceptos conviven en una diversidad de sentidos (legales, científicos, sociales). 
Es por ello por lo que la historia de un concepto no puede estudiarse aislando al mismo de su campo 
semántico. 

La tercera de las condiciones propuestas se fija en hacer consciente el anacronismo. Este se considera un 
riesgo –pues es un estudio desde un presente diferente– que puede minimizarse si el análisis contempla 
tres tipos de conceptos: a) de tradición, donde el significado se mantiene parcialmente, siendo 
evidenciado empíricamente a través de las fuentes; b) aquellos cuyo significado ha cambiado de manera 
profunda y que, aunque conserve el significante, sus acepciones posteriores resultan tan distantes que 
solo pueden recuperarse dentro de un momento histórico particular; y c) los neologismos, donde 
significado y/o significante han establecido –o se han mudado a– un nuevo campo semántico (Koselleck 
2011). 

Una última condición se establece dentro de la relación entre presente y pasado. Por la cualidad de los 
ajustes y sedimentación de los significados, una acepción particular puede estar presente en momentos 
posteriores a la aparición de la voz. En este sentido, la posibilidad de explorar los cambios y las 
condiciones históricas que han dado lugar a los usos actuales del concepto de patrimonio requieren 
integrar las dimensiones sincrónicas y diacrónicas. La primera permite dar cuenta de los 
acontecimientos y las experiencias que logran llegar a la actualidad, aunque pertenezcan a un contexto 
de sentido diferente. En la segunda, cada concepto debe ser analíticamente aislado para determinar las 
transformaciones lingüísticas y sociales en su sucesión temporal, considerando: a) los usos diversos que 
ha tenido/perdido a lo largo del tiempo y b) la relación de estos usos con los acontecimientos y las 
experiencias. Ambas dimensiones visibilizan las tensiones permanentes entre lo que aconteció y lo que 
se ha dicho al respecto. 

 

Antigüedades, monumentos y patrimonio: conexiones semánticas 

Para establecer los indicadores necesarios para esta investigación, propuse ordenar y relacionar 
diferentes palabras y conceptos que pertenecen a las redes semánticas del concepto de patrimonio 
cultural. Al enfocarme en la historia de este, fue perentorio establecer aquellos elementos que le han 
dado sentido. Los conceptos atan y mantienen relaciones históricas en forma de tensiones, 
contradicciones, continuidades o rupturas con otros términos de manera tal que pueden mantener, en 
mayor o menor grado, su significado y sentido en diferentes momentos. Para la consecución de esto, he 
construido una constelación semántica que detalle elementos y relaciones con tres conceptos 
principales: Antigüedades, Monumento y Patrimonio19. La selección de estos se plantea desde la forma 

 
19 Una constelación semántica se puede definir a partir de las referencias que guarda un concepto con otros 
términos (conceptos o palabras). En ese sentido, se plantean las relaciones entre estos términos con el concepto 
principal, ya sea semánticas como pragmáticas. Villacañas (1998) señala que su cualidad semántica no solo refiere 
a la posibilidad de otorgar significado, sino también porque define las situaciones históricas en que este significado 
cobra sentido (y la posibilidad de sentidos plurales, menciona Biset [(2010)]). Su cualidad pragmática, volviendo a 
 



xxii 
 

en que la materialidad pretérita se ha concebido dentro del arco temporal propuesto y en concordancia 
con la propuesta del pensamiento patrimonialista como proceso histórico que hoy nos permite 
reconocer el fenómeno patrimonial contemporáneo. 

Estos tres términos se cruzan con cuatro categorías analíticas que ayudan a dar cuenta de las 
experiencias posibles con las que la materialidad pretérita ha sido incluida en nuestro momento 
histórico: en primer lugar, sobre su propiedad, por cuanto sus concepciones han virado desde la esfera 
privada hasta la pública, con las tensiones generadas sobre los difusos niveles que pueden reclamar los 
diferentes legatarios. En segundo lugar, el tratamiento material como forma de actuaciones sobre los 
objetos y sitios del pasado. En este sentido, una serie de acciones han sido posibles, actuando en 
consecución de su conservación, manejo o de generar conocimiento. En tercer lugar, sobre la función 
asignada al pasado material en tanto sus usos posibles. Ya sean identitarios, para legitimar la diversidad 
o como recurso para el conocimiento o económico. Por último, la relación con el tiempo, una categoría 
necesaria para acercarme a la comprensión de las experiencias y expectativas, que diferentes 
sociedades y en diferentes momentos, se ha tenido con las antigüedades, los monumentos o el 
patrimonio como nociones para ordenar su tiempo presente respecto a su pasado y su futuro. 

Como se observa –al incluir líneas que atraviesan categorías y conceptos–, algunas de estas palabras 
ofrecen la oportunidad de concebir continuidades respecto a las maneras en que nos relacionamos con 
la materialidad del pasado. No obstante, si retomamos el eje analítico conceptual, las palabras y 
conceptos pueden permanecer en su forma, pero no necesariamente en su significado, pues este puede 
sufrir ajustes o transformaciones de acuerdo con el momento y lugar donde son utilizadas, es decir, la 
multiplicidad de significados, donde al menos uno de ellos puede ser el que “gobierne” sobre otros. Por 
ejemplo, recurso es una palabra que se mantiene, pero la manera en que se relaciona en el campo 
semántico del patrimonio ha variado desde su uso como recurso material para reconstrucciones o como 
recurso simbólico o mercantil. Esto denota diferencias en realidades históricas también diferentes. 
Asimismo, ocurre con pasado, donde la concepción del término es variable y se circunscribe a contextos 
que llevan a pensar en formas de relación, de orden, de comprensión o tensiones muy diferentes cuando 
se relacionan con la materialidad pretérita. Así, la constelación semántica la he graficado de la siguiente 
manera (Figura 1): 

 

 

 

 

 
Villacañas, reside en su capacidad de reconocer que todo concepto es un indicador, un factor de una situación 
determinada (de un acontecimiento discursivo); por ello, el contexto discursivo ofrece la posibilidad de decidir 
sobre una interpretación específica, pero sin considerarla universal o unívoca. Así, dentro de una constelación 
semántica se agrupan los términos que adquieren sentido entre ellos y respecto al concepto principal, 
constituyendo una articulación determinada histórica y socialmente; pero también permite observar las tensiones 
entre el concepto y su sentido al ser atravesado por su pluralidad de sentidos al articularse con otros términos. 
Ante esto, menciona Fernández Sebastián (2009: 38): “No en vano el mismo concepto puede ser usado, asociado a 
valores y a constelaciones conceptuales muy diversas, en unos u otros lenguajes, como también puede serlo en 
diferentes ideologías”; pero también cultural, acota el autor (2011).  

xxiii

Figura 1. Constelación semántica



xxii 
 

en que la materialidad pretérita se ha concebido dentro del arco temporal propuesto y en concordancia 
con la propuesta del pensamiento patrimonialista como proceso histórico que hoy nos permite 
reconocer el fenómeno patrimonial contemporáneo. 

Estos tres términos se cruzan con cuatro categorías analíticas que ayudan a dar cuenta de las 
experiencias posibles con las que la materialidad pretérita ha sido incluida en nuestro momento 
histórico: en primer lugar, sobre su propiedad, por cuanto sus concepciones han virado desde la esfera 
privada hasta la pública, con las tensiones generadas sobre los difusos niveles que pueden reclamar los 
diferentes legatarios. En segundo lugar, el tratamiento material como forma de actuaciones sobre los 
objetos y sitios del pasado. En este sentido, una serie de acciones han sido posibles, actuando en 
consecución de su conservación, manejo o de generar conocimiento. En tercer lugar, sobre la función 
asignada al pasado material en tanto sus usos posibles. Ya sean identitarios, para legitimar la diversidad 
o como recurso para el conocimiento o económico. Por último, la relación con el tiempo, una categoría 
necesaria para acercarme a la comprensión de las experiencias y expectativas, que diferentes 
sociedades y en diferentes momentos, se ha tenido con las antigüedades, los monumentos o el 
patrimonio como nociones para ordenar su tiempo presente respecto a su pasado y su futuro. 

Como se observa –al incluir líneas que atraviesan categorías y conceptos–, algunas de estas palabras 
ofrecen la oportunidad de concebir continuidades respecto a las maneras en que nos relacionamos con 
la materialidad del pasado. No obstante, si retomamos el eje analítico conceptual, las palabras y 
conceptos pueden permanecer en su forma, pero no necesariamente en su significado, pues este puede 
sufrir ajustes o transformaciones de acuerdo con el momento y lugar donde son utilizadas, es decir, la 
multiplicidad de significados, donde al menos uno de ellos puede ser el que “gobierne” sobre otros. Por 
ejemplo, recurso es una palabra que se mantiene, pero la manera en que se relaciona en el campo 
semántico del patrimonio ha variado desde su uso como recurso material para reconstrucciones o como 
recurso simbólico o mercantil. Esto denota diferencias en realidades históricas también diferentes. 
Asimismo, ocurre con pasado, donde la concepción del término es variable y se circunscribe a contextos 
que llevan a pensar en formas de relación, de orden, de comprensión o tensiones muy diferentes cuando 
se relacionan con la materialidad pretérita. Así, la constelación semántica la he graficado de la siguiente 
manera (Figura 1): 

 

 

 

 

 
Villacañas, reside en su capacidad de reconocer que todo concepto es un indicador, un factor de una situación 
determinada (de un acontecimiento discursivo); por ello, el contexto discursivo ofrece la posibilidad de decidir 
sobre una interpretación específica, pero sin considerarla universal o unívoca. Así, dentro de una constelación 
semántica se agrupan los términos que adquieren sentido entre ellos y respecto al concepto principal, 
constituyendo una articulación determinada histórica y socialmente; pero también permite observar las tensiones 
entre el concepto y su sentido al ser atravesado por su pluralidad de sentidos al articularse con otros términos. 
Ante esto, menciona Fernández Sebastián (2009: 38): “No en vano el mismo concepto puede ser usado, asociado a 
valores y a constelaciones conceptuales muy diversas, en unos u otros lenguajes, como también puede serlo en 
diferentes ideologías”; pero también cultural, acota el autor (2011).  

xxiii

Figura 1. Constelación semántica



xxiv 
 

Las fuentes de los saberes 

Considerando lo anterior, he estimado como fuentes, una serie de textos publicados durante el amplio 
siglo XIX propuesto, delimitados temáticamente dentro de la “historia antigua de México”. Un rasgo 
que he procurado mantener es que estas fuesen, o aspirasen, a ser estudios sistemáticos del pasado. En 
todo caso, mis fuentes abarcaron, por una parte, la producción escrita y publicada por los practicantes 
de las disciplinas del pasado y de los estudios de la materialidad pretérita en la Nueva España y México; 
la producción historiográfica sobre la historia, la arqueología y otras disciplinas y la producción 
historiográfica sobre el patrimonio cultural. Además, me he visto en la necesidad de recurrir a algunas 
notas al pie para referir datos importantes sobre las publicaciones originales o los trabajos de 
investigación basados en estas. Sepa disculparme quien lee. 

Además, me he apoyado con una serie de textos ubicados en publicaciones periódicas de la época, pues 
estas representaron espacios comunes para las hoy llamadas difusión y divulgación. Consideremos que 
en casi todo el siglo XIX las publicaciones oficiales de los lugares científicos era escasa, por lo que la 
prensa y algunas revistas, “culturales” o de entretenimiento, fungieron como espacios para publicar el 
tipo de texto que requirió mi investigación. Igualmente, aunque la mayoría de los textos debieron 
comprender el castellano como lengua (precisiones para una historia de los conceptos), los efectos de 
textos en otros idiomas, presentes en sus traducciones o como reseñas, se colaron como notas o 
interpretaciones en textos nacionales.  

Tres indicaciones son importantes sobre el tratamiento de las fuentes: primera, aquellas citas extraídas 
de textos que no están publicados en castellano han sido traducidas por mí, y su versión original en una 
nota al pie. Segunda, los énfasis en algunas citas son propias, y solo he señalado aquellos que han sido 
resaltados por el autor. He convenido mostrarlo así por ahorro de espacio y ligereza en la lectura. 
Tercera, se ha respetado la grafía original de los textos; tanto en el título de las obras como en las citas 
textuales. 

Por último, y también con una intención económica, he incluido las referencias biográficas de los 
personajes centrales, cuando he podido obtener información, en un apéndice biográfico, previo al 
apartado bibliográfico. 

Hasta este punto he presentado las propuestas y medios que definen mi trabajo. Inicio con su desarrollo. 

 

1 
 

Fin de siglo: las experiencias a debate 
 

Preliminar 

¿Qué pretensión me ha llevado a proponer el inicio de este trabajo casi al final del período propuesto? 
Como he mencionado, mi marco temporal se enfoca en un amplio siglo XIX, pero los años contenidos 
entre las décadas de 1880 y 1890 poseen un significado especial para mi versión de hechos y procesos 
en torno al pensamiento patrimonialista en México. 

Tres debates parlamentarios fueron centrales en este momento: el primero a mediados de 1880 y dos 
entre 1896 y 1897. Los resultados de los dos últimos se expresaron en legislaciones federales que 
sirvieron como base a las regulaciones que les precedieron; incluso hicieron cambiar de rumbo las 
decisiones tomadas en el primero (1880), sobre el destino de objetos y saberes apropiados –o 
apropiables– por una incipiente práctica arqueológica aún no institucionalizada. Con ello, señalo, que 
lo propio a la arqueología nacional trató de delimitarse incluso antes de pensar o proponer la 
organización disciplinar nacional. Las “cosas” del pasado remoto del México moderno eran 
importantes, aunque no se tenía claridad para quiénes. Mirar sobre las propuestas y contrapropuestas 
de parlamentarios que, además de políticos, figuraban en el campo de la erudición es una manera de 
establecer y ponderar diferentes intereses en la estructuración de nuevas valoraciones sobre los 
monumentos y las antigüedades mexicanas, pero también de las maneras en que se constituyeron las 
actuaciones en torno a la materialidad pretérita. 

Pienso que para finales del siglo XIX se tenía claridad sobre la importancia de los vestigios del pasado, 
al menos el más lejano, para el nuevo sujeto político conformado durante la centuria: la nación. Esta 
como sujeto colectivo y difuso ha sido considerada por López Hernández (2008) el eje articulador en el 
tratamiento historiográfico de la relación entre la materialidad pretérita, la identidad y su tratamiento 
institucional. Por esto, la historia de la arqueología mexicana no ha descuidado plantear los itinerarios 
de esta relación; tratando, en diferentes grados de complejidad, las condiciones de su propia 
constitución como una relación directa con la formación misma de la nación (y del Estado). Pero ello no 
ha estado exento de problemas, pues la historia escrita de la disciplina se ha amarrado a los mismos 
períodos de la historia política del país para ordenar cronológicamente su “evolución”.20  

Tomando en cuenta lo anterior, es perentorio atender sobre otras consideraciones como la circulación 
de objetos antiguos, sus reproducciones o la producción histórica escrita hacia y desde otras latitudes; 

 
20 López Hernández (2008: 91) sugiere la cosificación y naturalización de la nación dentro del discurso histórico. 
Destaca dos sentidos en ello: el primero, “en el ámbito político-bélico se rescatan todas las luchas emprendidas 
desde el siglo XIX y se traza una línea genealógica con figuras emblemáticas de cada periodo de guerra”. El 
segundo, “el pasado prehispánico y el indio contemporáneo se convierten en los dos extremos de una misma línea 
histórica evolutiva de la nación, mientras que las disciplinas encargadas de su estudio se tornan pilares del 
proyecto modernizador de la ciencia y el país”. Ejemplo de ello es la similitud en importancia que tiene tanto el 
proyecto de nación y la historia de la arqueología mexicana en el periodo posrevolucionario. Pero, con ello no 
quiero negar las condiciones generadas por el nacionalismo para el desarrollo de la relación entre arqueología y 
patrimonio. Como menciona la investigadora, este desarrollo no debe tratarse como secuela directa de los 
proyectos e ideales específicos que marcaron el nacimiento del Estado mexicano moderno porque los efectos de 
las continuidades y discontinuidades políticas no pueden generalizarse a todos los espacios sociales; mucho menos 
para presentar una historia disciplinar lineal y dependiente. Esto, continúa, disminuye o anula la importancia de 
condiciones heterogéneas de personajes, comunidades y proyectos científicos. 




